
Shōtoku Taishi’s Sūtrakommentare

Buchbesprechung Bruno Petzolds (1873–1949) von
Hanayama Shinshō (花山信勝; *1898)

聖德太子御製法華義疏の研究
(Shōtoku Taishi gyōsei Hokke gisho no kenkyū)

Tōyō Bunko [東洋文庫], 1933
Kurokami Sho’ichirō (1900–30)

聖徳太子の信仰思想と日本文化創業
(Shōtoku Taishi no Shinkōhisō to Nippon bunka sōgyō)

1933 (Daiichi Kōtogakkō Shōshinkai)1,2

(Anmerkungen und Kanji von Adi Meyerhofer.)3

1. Besprechung von Hanayama Shinshō’s „Hokke Gisho no Kenkyū, Shōtoku Taishi Gyō
Sei“ („Untersuchung des Hokke-Kommentars von Shōtoku Taishi“).

Das oben genannte Werk wurde 1933 von der Tōyō Bunko,4 dem von Baron Iwasaki [Hisaya]
gegründeten und die Morrison-Bibliothek einschließenden Institut für Orientalische Literatur ver-
öffentlicht und der Verfasser, Hanayama Shinshō,5 im Mai 1935 für diese Leistung von der Kai-
serlichen Akademie mit dem Preis des Kaisers ausgezeichnet.

1 1941 (精神科學硏究所); 1966 (国民文化研究会).
2 Die besprochenen Werke waren Hauptquelle für Hermann Bohners Shōtoku Taishi, № 3 (Teil 6,3) in seinem

Werksverzeichnis.
3 Auf modernere textkritische Forschung, besonders die Arbeiten von Fujieda Akira (藤枝晃) und Koizumi

Enjun (古泉圓順) sei hingewiesen.
4 བྷIm Jahr 1917 erwarb Iwasaki die Privatbibliothek von George Ernest Morrison (1862–1920). Morrison, von

Hause aus Arzt, hatte als Korrespondent für die London Times in China gearbeitet und dort eine Bibliothek mit
Literatur über Ostasien zusammengestellt, die er der Öffentlichkeit zugänglich machte. […]
1924 überführte Iwasaki seine Sammlung in eine Stiftung, ließ ein eigenes Gebäude errichten und ermöglichte so
in Japan ein intensiveres Studium Ostasiens. Nach dem Zweiten Weltkrieg kam es zu finanziellen Schwierigkeiten.
Schließlich kam 1948 die Bibliothek als Zweigbibliothek unter die Nationale Parlamentsbibliothek. 1961 wurde der
Bibliothek auf Wunsch der UNESCO ein Ostasiatisches Forschungszentrum angegliedert. In ihrem digitalen Archiv
für seltene Bücher sind viele seltene Werke westlicher Entdecker bequem zugänglich.
Seit 2009 ist der Bunkowieder eine selbstständige Einrichtung.ཕ https://de.wikipedia.org/w/index.php? ↴
title=฀฀฀฀&oldid=174436725

5 War auch Geistlicher der Schule des Reinen Landes. Sein 1936 Nihon Bukkyō no tokushoku legte Wert auf den
Nachweis, daß japanischer Buddhismus (in der Ausprägung der Lehren Shinrans) mit den nationalistischen Lehren
der Zeit in Einklang stand. (Derartiges verschwand nach 1945 schnell im Archiv. Detailliert in Kap. 4: Klautau, Orion;
Kindai nihon shisō to shite no bukkyō shigaku; Kyōto 2012 (Hōzōkan); ISBN 978-4-8318-7364-4.) Von November
1945 betreute er knapp drei Jahre lang die Insassen im Kriegsverbrechergefängnis Sugamo (dazu auf ital. La via della
pace - tre anni nelle prigioni di Sugamo con i criminali di guerra giapponesi, 1954). Dabei nahm er an 36 Hinrichtungen
teil. Im Herbst 1949 Teilnehmer an den Treffen, die 1951 zur Gründung der Japanese Association of Indian and

https://de.wikipedia.org/w/index.php? 
title=東洋文庫&oldid=174436725


Die Aushändigung des Preises, bestehend in einem Diplom, einer Medaille und einem Geld-
geschenk von 1000 Yen erfolgte in einer Plenarsitzung der Akademie seitens ihres Präsidenten
Prof. Sakurai, in Anwesenheit des Premier-Ministers Okada [Keisuke], des Geheimsiegelbewah-
rers Vicomte Makino, des Ministers der Abteilung für den Kaiserlichen Hofstaat Yuasa und des
Unterrichtsministers Matsuda, denen Hanayama an der Hand seiner Materialien seine Forschungs-
ergebnisse erklären durfte.

Der so plötzlich in den Vordergrund der wissenschaftlichen Schaubühne tretende junge Ge-
lehrte ist Dozent des japanischen Buddhismus an der Kaiserlichen Universität Tōkyō und überdies
Lehrer der buddhistischen Philosophie an mehreren hiesigen Colleges und Privatuniversitäten. Er
hat das in chinesischer Sprache abgefaßte Hokke Gishō einen aus vier Rollen bestehenden und
in Kaiserlichem Besitz befindlichen handschriftlichen Kommentar zum བྷSaddharma Puṇḍarīka
Sūtraཕ (japanisch བྷMyōho-Ren Ge Kyōཕ oder kurz བྷHokke-Kyōཕ genannt), von dem auch ein
vorzüglicher Facsimile-Druck existiert, von den verschiedensten Gesichtspunkten aus geprüft und
daraufhin, wie man annehmen darf, einwandfrei festgestellt, daß dieses Manuskript tatsächlich
von der Hand des Autors, nämlich des Prinzregenten Shōtoku (574–621) herrührt.

Im Laufe seiner Untersuchung hat Hanayama die folgenden Punkte klargestellt:
1. Das Papier, worauf der Kommentar geschrieben wurde, ist offenbar älter als das in der Nara-
Zeit gebrauchte. Es ist etwas rauh und nicht so vorzüglich wie das der Nara-Zeit. Auch das Format
ist verschieden. Blätter von gleicher Länge sind nicht unter den anderen aus frühester Zeit in Japan
erhaltenen Blättern zu finden. Seit der Nara-Zeit scheinen nämlich in Japan in jeder Epoche Pa-
pierbogen von bestimmtem, und zwar jeweilig verschiedenem Format Verwendung gefunden zu
haben; aber keins dieser Papiere hat die Maße der für den Kommentar Shōtoku Taishi’s verwen-
deten Blätter. Daher darf man annehmen, daß sie einer früheren Zeit als der Nara-Zeit angehören.

2. Der Stil der Schriftzeichen, die in den vier Rollen gebraucht sind, ist dem in China in der
Namboku-Periode (der Periode der Nördlichen und Südlichen Dynastien6) üblichen Stil ähnlich.
Das heißt, diese Schriftzeichen ähneln denen einer Epoche, die der Zeit Shōtoku Taishi’s unmit-
telbar voraufgeht. Überdies harmoniert die Form der Schriftzeichen, die wir in einigen anderen
Dokumenten aus Shōtoku Taishi’s Zeit in Japan finden, mit der Form der Zeichen dieser vier
Rollen.

3. Am Anfang der ersten Rolle ist vermerkt, daß diese vier Rollen von Kanzu (Miya, d. h.
von dem Prinzen Jōgū, nämlich von Shōtoku Taishi) geschrieben wurden, und das dies nicht ein
Werk sei, das über das Meer herübergebracht wurde. Dieser Vermerk in chinesischen Zeichen
stammt von der Hand eines Japaners, der diese Worte offenbar am Anfang der Nara-Zeit dem
Text hinzufügte, wie aus der Form der Zeichen zu schließen ist.

4. In den vier Rollen finden sich zahlreiche Korrekturen: teils wurden Zeichen ausradiert, teils
neue Zeichen oder ganze Sätze hinzugefügt, oder kleine Papierstreifen, die die Korrekturen ent-
hielten, über die zu verbessernden Stellen geklebt. Diese Korrekturen sind alle von des Verfassers
eigener Hand; nirgends ist eine fremde Handschrift bemerkbar.

5. Die vier Rollen enthalten Erklärungen und Meinungsäußerungen, die vielfach von den An-
sichten der maßgebenden chinesischen Gelehrten, die Kommentare zum བྷHokke-Sūtraཕ geschrie-
ben haben—wie Hōun vomKōtaku-Tempel [荒沢寺], oder Chiki, der Gründer der Tendai-Sekte,
Kichizō [549–623;吉蔵], der Gründer der Sanron-Sekte, und Giki, der Gründer der Hossō-Sekte
—erheblich abweichen. An solchen Stellen bedient sich der Autor immer solcher Ausdrücke wie
Buddhist Studies (JAIBS) führten. Seine Lebenserinnerungen erschienen als 花山信勝博士を囲んで, in 東方学,
No. 45 (1973).

6 420–581;南北朝, Pinyin nánběicháo.

2



བྷnach meiner Auffassungཕ u. dgl. Die hier vorgetragenen Meinungen sind häufig charakteristisch
für die japanische Denkungsart, Sie finden sich besonders an Stellen, wo Korrekturen vorgenom-
men wurden; aber sie kommen auch an unkorrigierten Stellen des Textes vor, wo der Autor seine
ihm seit langem zur Überzeugung gewordenen Ideen vorträgt und mit rascher und sicherer Hand
schreibt.

6. Mancherlei chinesische Phrasen in japanischem Stil sind in den vier Rollen bemerkbar und
auch Spuren von Verbesserungen, wo ungewöhnlicher Stil in den üblichen chinesischen Stil abge-
ändert wurde. Das zeigt, daß der Kommentar nicht von einem Chinesen geschrieben sein kann.

7. Im བྷNihon Shokiཕ [日本書紀] der ältesten nationalen Geschichte Japans [von 720], wird be-
richtet, daß Prinz Shōtoku im Palast vor der Kaiserin Suiko Vorlesungen über das བྷShōman-Gyōཕ
und das བྷHokke-Kyōཕ hielt; die vom Prinzregenten zu diesen zwei Texten verfaßten Kommentare
werden indessen in dem genannten Geschichtswerk nicht erwähnt. Doch das བྷHōryūji Shizaichōཕ
(Liste des Privatbesitzes des Hōryūji7), das im Jahre 747, nur 27 Jahre nach der Kompilation
des བྷNihon Shokiཕ oder 125 Jahre nach dem Tode Shōtoku Taishi’s verfaßt wurde, erwähnt aus-
drücklich die vier Rollen des Kommentars zum བྷHokke-Kyōཕ (Saddharma Pundarika Sūtra), die
drei Rollen des Kommentars zum བྷYuima-Gyōཕ (Vimalakirti Sūtra) und die eine Rolle des Kom-
mentars zum བྷShōman-Gyōཕ (Śrīmālādevī Siṃhanāda Sūtra) und bezeichnet Shōtoku Taishi als
Autor aller drei Werke. Das བྷJōgū Shōtoku Hoo Tei Setsuཕ (Erzählungen über den Kaiser, den
Dharma-König Shōtoku vom Oberen Palast8), die älteste Biographie Shōtoku Taishi’s, die in ei-
ner noch früheren Zeit als das བྷNihon Shokiཕ entstanden sein soll, erwähnt gleichfalls die drei
Kommentare des Prinzregenten. Alte, im Shōsōin, der kaiserlichen Schatzkammer in Nara, auf-
bewahrte Berichte weisen an verschiedenen Stellen auf die Werke Shōtoku Taishi’s hin. Das zeigt,
daß alle historischen Quellen der Nara-Zeit, die über Shōtoku Taishi berichten, die Existenz von
Kommentaren Shötoko Taishi’s zum Hokke-, Shōman- und Yuima-Kyō bestätigen.

8. Ein von Chikō [智光, 709-780], einem Sanron-Priester der Nara-Zeit verfaßter Kommentar
zu Kichizō’s བྷJōmyō Genronཕ (བྷGrundsätzliche Erörterung des Vimalakirti Sūtrasཕ) enthält 38 Zi-
tate aus Shōtoku Taishi’s drei Kommentaren, und diese 38 Zitate stimmen ganz mit den uns über-
lieferten Kommentaren des Prinzregenten überein. Ein von Jurei [壽靈], einem Kegon-Gelehrten
aus dem Ende der Nara-Zeit herrührender Kommentar zu Hōzō’s བྷKegon Go Kyō Shōཕ 9 (བྷDar-
stellung der fünf Lehren der Kegon-Schuleཕ) enthält drei Zitate aus Shōtoku Taishi’s Kommentar
zum བྷHokke-Kyō,ཕ und auch sie stimmen mit dem noch erhaltenen Kommentar überein.

9. In der Nara-Zeit, nämlich im Jahre 772, begaben sich acht japanische Priester namens Kai-
myō, Tokusei usw. nach China, um dort den Buddhismus zu studieren, und nahmen Kommentare
Shōtoku Taishi’s (nämlich den Kommentar zum Shōman- und Hokke-Sūtra) mit sich, die sie dem
chines-schen Priester Reiyü vom Ryüko-Tempel in Jöshu zum Geschenk machten. Offenbar zwei-
felten sie nicht an der Authentizität dieser Werke und waren stolz darauf, den Chinesen sagen zu
können, daß sie den Prinzregenten Shōtoku zum Verfasser hatten. Als in der Heian-Zeit, nämlich
im Jahre 838, der zweite Patriarch der japanischen Tendai-Sekte, genannt Ennin oder Jikaku Dai-
shi, vom Hieisan nach China pilgerte, entdeckte er daselbst einen von einem chinesischen Priester
namens Myoku verfaßten Kommentar zu Shōtoku Taishi’s བྷKommentar zum Shōman-Gyōབ. Er
schrieb ihn ab und brachte den Text nach Japan mit sich zurück, wo dieses Werk (allerdings nicht
in seiner Original-Abschrift) noch existiert.

7 法隆寺伽藍緣起幷流記資材帳, der in 3 erwähnte Einschub findet sich im法隆寺東院資材帳 Hōryūji tōin
shizaichō, nach heutiger Auffassung von 761.

8 Übersetzt von Hermann Bohner 1936: https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/ ↴
bw_geschsho.html#a02

9 T. 2337:華嚴五教章指事, meist kurz: Shiji指事.

3

https://bohnerbiographie.zenwort.de/bw_htm/ 
bw_geschsho.html#a02


10. In der Kamakura-Zeit wurden Shōtoku Taishi’s Kommentare zum ersten Male gedruckt;
das geschah im 1. Jahre der Hōji-Aera, nämlich anno 1247, oder 630 Jahre nach Shōtoku Taishi’s
Tod. Der བྷKommentar zumHokke-Kyōཕ dieser Ausgabe von 1247 wurde direkt von den ursprüng-
lichen vier Rollen abgedruckt, die sich jetzt im Besitze des Kaiserlichen Hauses befinden. Wenn
wir diesen Druck mit den vier Original-Rollen vergleichen, finden wir viele Stellen, die verbes-
serungsbedürftig sind. Nach dieser ersten Drucklegung wurde jeder der drei Kommentare noch
mehrfach wieder abgedruckt. Im ganzen wurden von jedem Kommentar 11 oder 12 verschiedene
Ausgaben veranstaltet, und jede von ihnen hielt sich durchweg an die erste gedruckte Ausgabe.

11. Shōtoku Taishi’s བྷKommentar zum Hokke-Kyōཕ basiert auf dem བྷSaddharma Pundarika
Sūtraཕ alten Stils, das am Anfang des 5. Jahrhunderts von Kumārajīva aus dem Sanskrit ins Chi-
nesische übersetzt wurde [T. 262], d. h. auf dem བྷSaddharma Pundarika Sūtraཕ von 27 Kapiteln
und nicht auf dem 28 Kapitel umfassenden Texte, wie er heute allgemein im Gebrauch ist. Der
alte Text Kumārajīva’s enthielt nämlich nicht das Devadatta Kapitel; dieses wurde erst später hin-
zugefügt und ist wahrscheinlich nicht von Kumārajīva übersetzt. Der alte Text von Kumārajīva
besaß auch nicht den Gatha-Teil des Fumon Bon oder Kwannon-Kapitels; auch dieser wurde erst
in späterer Zeit hinzugefügt und hat wahrscheindch auch nicht Kumārajīva zum Übersetzer. —
Aus den oben angegebenen Punkten zieht Hanayama die Schlußfolge-rung, daß die vier im Be-
sitz der Kaiserlichen Familie befindlichen Rollen des བྷHokke Gishoཕ bereits vor der Nara-Zeit
von einem hochgebildeten und im Buddhismus wohlunterrichteten Japaner verfaßt sein müssen,
und daß dieser Japaner, wie die Quellenwerke der Nara-Zeit übereinstimmend berichten, Shōtoku
Taishi war. Dem Einwand, daß dieser Kommentar, obschon Shōtoku Taishi’s eigenes Geisteser-
zeugnis, vielleicht doch nicht von ihm selbst, sondern von einem Sekretär niedergeschrieben sein
möge, begegnet Hanayama mit dem Hinweis auf die in ihm enthaltenen Korrekturen. Diese seien
von derselben Hand wie der übrige Text und könnten, in Anbetracht des wissenschaftlichen Cha-
rakters dieses Manuskripts, nur vom Autor selbst herrühren. Handelte es sich um ein Edikt oder
um ein Schriftstück ähnlicher Art, so könnte nach Hanayama noch die Möglichkeit in Betracht
kommen, daß der Text und etwaige Korrekturen von einem Schreiber herstammen; bei einem
religiös-metaphysischen Traktat wie dem བྷHokke Gishoཕ sei eine solche Annahme für jeden, der
mit der Natur solcher Arbeit vertraut sei, ausgeschlossen. Dabei werden wir uns wohl beruhigen
müssen in Anbetracht der Tatsache, daß außer diesen vier Rollen keinerlei authentisches von Shō-
toku Taishi selbst niedergeschriebenes Schriftstück existiert, das einen Vergleich mit dem བྷHokke
Gishoཕ-Manuskript gestatten würde.

Von den beiden anderen Kommentaren, nämlich dem zum བྷShōman-Gyōཕ und dem zum
བྷYuima-Kyō,ཕ existieren soweit ebenfalls keine entsprechenden Original-Niederschriften von der
Hand Shōtoku Taishi’s. Aber Hanayama bemerkt in seiner Studie, daß der Gedankengehalt al-
ler drei Kommentare, die in ihnen gebrauchten Schriftzeichen, termini technici und Redewendun-
gen miteinander übereinstimmen. Die drei Kommentare werden immer gemeinsam erwähnt, ge-
meinsam zitiert und gemeinsam abgedruckt, und es ist daher anzunehmen, daß, wenn der Hokke-
Kommentar tatsächlich von Shōtoku Taishi herrührt, dies auch gemäß einer 1300 Jahre langen
Tradition auf die beiden anderen Kommentare zutrifft. Aus den leichten Abweichungen, die man
in der Phrasierung hie und da bemerkt, kann der aufmerksame Leser sogar die zeitliche Reihen-
folge feststellen, in der diese drei Werke geschrieben wurden.

Shōtoku Taishi’s drei Kommentare sind die ersten und somit ältesten literarischen Erzeugnis-
se, die in Japan nach Einführung des chinesischen Schrifttums hervorgebracht worden sind. Sie
bezeichnen den Anfang einer höheren, humanistisch gearteten japanischen Kultur. Man kann sich
daher darüber wundern, daß man sie erst jetzt wissenschaftlich zu analysieren beginnt. Hanaya-
ma wählte für seine Untersuchung den Hokke-Kommentar als den wichtigsten der drei, und er

4



hat seine Arbeit mit äußerster Genauigkeit und Gründlichkeit durchgeführt. Er hat dabei die fun-
damentalen Ideen, denen Shōtoku Taishi auf dem Gebiete des Buddhismus anhing, klargestellt,
Insonderheit durch Herausarbeitung der Kritik, die dieser an chinesischen Gedankengängen übte,
kommen die charakteristischen Punkte von Shōtoku Taishi’s Buddhismus deutlich zumVorschein,
– einer Form des Buddhismus, die für die ganze spätere Entwicklung des japanischen Buddhismus
vorbildlich werden sollte.

Die Studie Hanayama’s umfaßt zwei Bände. Der erste Band ist in folgende 6 Teile gegliedert:

1. Einleitende Erörterung über die drei Sūtra-Kommentare Shōtoku Taishi’s.
2. Untersuchung der im kaiserlichen Besitz befindlichenOriginalhandschrift desHokke-Kommentars.
3. Untersuchung des von Shōtoku Taishi benutzten Original-Textes des Hokke-Sūtras.
4. Die Beziehung von Shōtoku Taishi’s Hokke-Kommentar zu den Hokke-Kommentaren maß-

gebender chinesischer Gelehrten, ein-schließlich Shōtoku Taishi’s Kritik derselben und seine
eigene positive Auffassung.

5. Vergleich der Einteilung des Hokke-Sūtras im Kapitel und Absätze, wie sie sich einerseits in
Shōtoku Taishi’s Hokke-Kommentar, andererseits in Höun’s Hokke-Kommentar findet,

6. Shōtoku Taishi’s Buddhismus, wie er aus seinem Kommentar zum Hokke-Sūtra ersichtlich ist.
Ein den ersten Band abschließendes Supplement besteht in einemBericht, den der Verfasser dem
verstorbenen Prinzen Kuni, dem Vater der regierenden Kaiserin und früheren Präsidenten der
Shōtoku Taishi-Gesellschaft über seine Arbeit erstattete und die in den obigen sechs Kapiteln
enthaltenen Argumente kurz zusammenfaßt.

Die Vorrede zum ersten Band umfaßt 6 Seiten, die Haupterörterung 496 Seiten, das abschließende
Resümé 7 Seiten. Format 6 folio.

Der zweite Band enthält 46 Tafeln (Diagramme), die Teil 5 des ersten Bandes erläutern.
Im Jahre 1931 veröffentlichte Hanayama in dem Verlage Iwanami (der japanischen བྷReclam-

Universal-Bibliothekཕ) seine japanische Übersetzung von Shōtoku Taishi’s Hokke-Kommentar
unter dem Titel བྷShōtoku Taishi Gyo Sei Hokke Gishoཕ (བྷDer von Shōtoku Taishi verfaßte Hokke-
Kommentarཕ) in 2 Bänden, mit Einleitung und Erklärungen.10 Dies ist die zweite japanische Über-
setzung dieses Kommentars. Die erste wurde vor etwa zehn Jahren von dem Erzbischof des Hō-
ryūji, Jōin Saiki,11 angefertigt; doch gründet sie sich nur auf einen alten, nicht unbedingt zuverläs-
sigen Druck und nicht auf Shōtoku Taishi’s eigenes Manuskript, wie dies bei Hanayama’s Überset-
zung der Fall ist, der außerdem noch sechs verschiedene alte Drucke zum Vergleich heranzog und
verschiedentliche Fehler in ihnen feststellte. Außerdem ist Saiki’s Übersetzung schwer einzeln zu
erhalten, da sie einen Teil einer Serie der Heiligen Texte der Welt bildet.

Weitere Aufschlüsse über Shōtoku Taishi und seine Sūtra Kommentare enthält die folgende
Notiz sowie ein Essay, den der Verfasser dieses Referats soeben in der Tōkyōer Zeitschrift བྷYoung
East,ཕ Sommer-Nummer 1935, in englischer Sprache veröffentlicht hat.

Über das Werk Hanayama’s zu berichten, gereicht ihm zu besonderer Freude, da er sich die
letzten zehn Jahre gemeinschaftlich mit diesem jungen Gelehrten auf anderen Gebieten der bud-
dhistischen Forschung betätigt hat und anschließend seine Fähigkeiten demnach zu würdigen im-
stande ist.

10 法華義疏:聖徳太子御製; 1931–3 (岩波書店). Reprints im selben Verlag 1949 und 1975.
11 Saeki Jōin (佐伯定胤; 1867–1952, Mönch der Hossō-Schule)世界聖典全集.前輯第 5卷,聖徳太子三経

義疏; 1920. Von demselben noch weiter Arbeiten zu den Kommentaren während der 1930er.

5



2. Notiz über Kurakami Sho’ichirō: Shōtoku Taishi no Shinkōhisō to Nippon bunka sōgyō
(„Glaube und Weltanschauung Shōtoku Taishi’s und der Ursprung der Japanischen Kul-
tur“).
Von dem Interesse, das das heutige Japan für Shōtoku Taishi bekundet, legt noch ein weiteres
Buch Zeugnis ab, das soeben in Tōkyō veröffentlicht worden ist. Der Verfasser ist bereits im 5.
Jahre der Shōwa-Ära 1930) im Alter von 30 Jahren gestorben und betätigte sich 2 Jahre als Dozent
der japanischen Literatur an derselben Daiichi Kōtogakkō (Ersten Hochschule), deren Lehrerver-
band auch der Referent angehört.12 Die Substanz des Buches erschien zuerst in der Monatsschrift
བྷKokugo to Koku Bungakuཕ (བྷNationale Sprache und Nationale Literaturཕ), die vom Seminar der
Japanischen Literatur der Kaiserlichen Universität Tōkyō herausgegeben wird. Die Shōshinkai
(བྷGesellschaft des Glänzenden Glaubensཕ), ein religiöser, d. h. buddhistischer Schülerverein der
Daiichi Kōtogakkō, hat nun das vollständige Werk dem Publikum zugänglich gemacht und hiermit
ihrem früheren Lehrer ihre Pietät bewiesen.

Das Buch umfaßt etwa 300 Seiten, und sein Charakter dürfte aus der hier summarisch mitge-
teilten Einteilung hervorgehen. Am Schluß der Einleitung bespricht der Verfasser die drei Sūtra-
Kommentare Shōtoku Taishi’s im Zusammenhang.

Das erste Kapitel behandelt die Lebensanschauung des Prinzregenten und die Art, wie er
den Staat regierte. Das zweite Kapitel ist überschrieben བྷKritik und Synthese des Mahāyāna-
Buddhismus durch Shōtoku Taishi und die Kultur der Nation.ཕ Das dritte Kapitel beschäftigt
sich mit dem Glauben und der Weltanschauung, oder kurz der religiösen Weltanschauung Shō-
toku Taishi’s und dem nationalen Geist. Ein umfangreicher Anhang ist betitelt བྷDarstellungsart
oder Stil der Gedanken Shōtoku Taishi’s und die Originalität des Inhalts seines Kommentars zum
Hokke-Sūtra.ཕ

Dieser Anhang ist wieder in drei Teile gegliedert, nämlich in eine Einleitung: བྷAnwendung der
nationalliterarischen Forschungsmethode auf die Werke Shōtoku Taishi’s.ཕ Darauf folgt eine Er-
örterung über Shōtoku Taishi’s Würdigung der Mahāyāna-Sūtras, nämlich des Shōman-Gyō und
des Yuima-Kyō, vom künstlerischen Standpunkt und die innere Reinigung der kontinentalen (d. h.
indisch-chinesischen) buddhistischen Gedanken. Den Schluß des Anhangs und somit des ganzen
Buches bildet eine བྷUntersuchung über die Eigentümlichkeit der im བྷHokke Gishoཕ enthaltenen
Gedanken und über den geistigen Verkehr mit dem Kontinent,ཕ nämlich zwischen Japan und Chi-
na, bezw. Korea, Dieser abschließende Teil ist dann wieder in sieben Paragraphen gegliedert:

1. Die charakteristischen Punkte des Hokke-Sūtras.
2. Vergleich zwischen Shōtoku Taishi’s བྷHokke Gishoཕ und dem བྷHokke Gikiཕ des Hōun vom

Kōtaku-Tempel (beides Kommentare zum Hokke-Sūtra).
3. Das auf dem Hügel von Kataoka von Shōtoku Taishi verfaßte und im བྷNihon Shokiཕ mitgeteilte

Gedicht.
4. Das im བྷManyōshūཕ erscheinende Gedicht von Yamanoe Okura: བྷGedanken über Kinder.ཕ
5. Die im བྷHōō Tei Setsuཕ (dem ältesten biographischen Bericht über Shōtoku Taishi) enthaltenen

Gedichte des Prinzregenten.
6. Shinran und Nichiren.
7. Das བྷHokke Gishoཕ als wahrer Beweis nationalen Selbsterwachens.

Wie aus obigem ersichtlich ist, unterscheidet sich dieses Buch Kurokami’s von dem oben be-
sprochenen Werke Hanayama’s dadurch, daß es nicht streng fachwissenschaftlich-buddhistischen

12 Petzold lehrte seit 1909 dort Deutsch und Latein.

6



Charakter hat, sondern mehr literarischer Art ist und auch die eigentliche Literatur berücksichtigt.
Beide Werke zeigen indessen deutlich, wie lebhaft das Interesse für Shōtoku Taishi jetzt unter den
Japanern ist, was offenbar auf zwei Ursachen zurückzuführen ist: nämlich einerseits auf die wie
überall, so auch in Japan bemerkbare Erstarkung des nationalen Geistes; andrerseits aber auf die
hier schon vor einem halben Jahrhundert einsetzende und mehr und mehr um sich greifende Re-
naissance des Buddhismus, der, soweit er japanischer Buddhismus ist, in Shōtoku Taishi seinen
Begründer sieht.

☸ ☸ ☸
Diese Datei ist ein Anhang zur Webseite
bohnerbiographie.zenwort.de

Erstellt am 2. April 2018 von Adi Meyerhofer, München.
Der zugrundeliegende Text ist gemeinfrei. Die vorliegende elektronische Bearbeitung wird unter
den Bedingungen der Creative Commons-Lizenz cba 4.0, d. h. བྷNamensnennungཕ und བྷWei-
tergabe unter gleichen Bedingungenཕ zur Verfügung gestellt
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode).

https://bohnerbiographie.zenwort.de

7

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/legalcode
https://bohnerbiographie.zenwort.de

	[HTML]636060Shōtoku Taishi's Sūtrakommentare

