Zur japanischen Keramik

Von Hermann Bohner ¥

Die Zahl der japanischen Keramikmeister wie auch ihrer Schopfungen ist
Legion. Die meisten abendlindischen Japan-Autoritdten, die iiber Keramik
schreiben, verzichten von vornherein darauf, die Meister oder die Manufak-
turen moglichst umfassend zu nennen. Und unser Ansinnen ist, wie schon der
Titel zeigt, noch viel bescheidener. Es sollen hier nur einige Bilder und
Szenen gegeben werden, wie sie sich bei einer Wanderung zeigen,

»China” nennt der Engldnder kurzweg das Porzellan einschlieBlich des
Steinguts. Meissner nennt es ,Dresden-China”; mit Land und Begriff China
ist ihm diese Keramik des fernen Ostens iiberkommen, und Japan schlieBt er
mit ein. Verwunderlich wire nicht, wenn er statt China J apan sagte. Japan ist
ausgesprochenes Keramikland, so wie etwa Brasilien der Welt Kaffee liefert,
‘Was in Hunderttausenden von Exemplaren aus Japan hinausgeht, das wird
allenthalben, mit Recht, geschitzt, bewundert, und von dem Laien, dem
Gebildeten, womdglich als echt-japanische Kunst besonders geliebt. Der Fach-
mann lachelt oft, aber selbst die europdischen Kenner haben sich lange Zeit
getduscht. Was Europa bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts bestaunte, war
zum Teil solch Massen-Ausfuhrgut. 20000 Kisten und mehr vermittelten die
Hollénder jédhrlich aus dem abgeschlossenen J apan der Tokugawa-Zeit. Doch
es handelte sich manchmal auch um Prachtstiicke, denen die .Kunst”’, gewis-
sermaBen die Akrobatik des Konnens, sofort anzusehen ist, typische Kuriosa
auch, wie sie der Fremde, tieferen Verstdndnisses bar, iiberall gleich ein-
handelt und mitnimmt. Meist ist es Minderwertiges; denn hohe, echte Kunst-
werke lieflen die Japaner gar nicht nach auswirts gehen; die roten Barbaren
wiirden doch nichts davon verstehen,

Wir begegnen an der Schwelle zum Bereich der japanischen Keramik jener
Antinomie, die sie {iberall zu durchziehen scheint. Es ist einerseits eine Kunst,
die durch die Schichten geht, das ganze Volk erfiillt, so etwa wie bei den
Griechen die Kiinste im Volke lebten, oder wie sich jeder einen BlumenstrauB
ins Zimmer stellt; das japanische Midchen lernt vor der Heirat, wie die
Blumen oder die Steine anzuordnen sind, da ist schier nirgends ein noch so
geringer Raum, in dem wir nicht solch Blumen- oder Steinkunst-Gebilde
vorfinden. Heute wenigstens erscheint Kunst und Schénheitswalten so tief
und allseitig in Volk und Menschen gedrungen; viele Betrachter erkliren dies
als dem japanischen Wesen zuinnerst angehdrig. Zum anderen aber ist —
geschichtlich betrachtet — Keramik urspriinglich nur fiir die Héchsten, fiir
Himmelssohn, Fiirsten und mit ihnen die Edelsten bestimmt. Es ist dies, wie
es im Abendlande jahrhundertelang zur inneren Pflicht der Fiirsten und
Bischéfe gehérte, die Kiinste zu pflegen, einem Musiker etwa die Existenz
zu ermoglichen,




Wenn man von Keramik, einem GeféB, einer Schale fiir Blumen spricht,
tut man hierorts gut, so zu reden und zu denken, als handle es sich um
Skulptur, um eine Statue oder &hnliches. Eine Statue 1&Bt sich auch nicht
jeder machen; der Fiirst, der Tempel gibt den Auftrag. Ebenso ist es bei
dieser Keramik. Die eigentliche, also die hohe Keramik ist nur fiir den Aller-
hochsten. Besonders deutlich ist dies auch in China, dem Vorbilde Japans.
Welche Wunder von Keramik bringt die Han-, die Wei-, die Sung-, die Ming-
Keramik? Doch immer geht sie mit der Dynastie, ist — wie es die Residenzen
und die Reiche sind — bald im Siiden, bald mehr im Norden, bald tief im
Innern des zentralen China, ist Glied des Hofes, von ihm unterhalten, ist so
gut wie ausschlieBlich fiir ihn da, Werk amtlicher Manufaktur.

Keramik im engeren, eigentlichen Sinne ist in Japan im ersten Stadium
Hofkeramik, turmhoch iiber allem anderen. Nara, die erste dauernde Haupt-
stadt japanischer Geschichte (710—784), ist in Japan ihr Standort; das kaiser-
liche Schatzhaus Shésdin aus der Nara-Zeit bietet Keramik, wie sie in ganz
Japan sich sonst nicht wieder findet. Mit der Verlequng der Hauptstadt nach
Heian-Ky6to und mit der Verbreitung des Héfischen, der vornehmen Welt,
der Kuge, weitet sich, im zweiten Stadium, der Kreis dieser Hof-Keramik; es
entwickeln sich die Amter, die Landesstatthalterschaften, und je weiter und
detaillierter sich im Laufe der Jahrhunderte die vielen Daimyate und Klein-
herrschaften, die ,Waben* oder ,Zellen* dieser Struktur entwickelten, desto
starker tritt das Phdnomen der fiirstlichen Keramik hervor; die einfache Haus-
gebrauchsware bleibt weit zuriick. Indem aber der Zeit der Kuge und des
Hochadels die der Buke, der Reisigen und niederen Ritter folgt, so steigert
sich in einem dritten Stadium das Exquisite, Singuldre vielfach erst recht,
ohne freilich das Machtvolle der Konigshof-Zeit zu haben; so verbreitert
sich der Kreis der Teilnehmenden; Teekult kommt dieser Richtung gerade
recht. Aber indem danach wie anderwiérts das Reisigentum versinkt, die
Sho- und Daimyate sich zerkdmpfen und schlieBlich untergehen, und das
Kaufmanns-, Biirger- und Stadtertum den Geldsack schwingt und machtvoll
wird, so geht — bei allem Fortwirken hoher Keramik und aus Tradition
fortgefiihrter Foérderung zumal in speziellen Kreisen — doch der sichtbare
grobe Strom der Keramik jener Zeit in die freilich relativ hochstehende Ex-
portware. Wahre ,Prachtwerke” entstehen da, Ware, die auf den ersten Blick
fesselt durch ihre »Kunst”, durch die Bilder, die lauten Farben; Teller, Tassen,
Kannen, Platten, alles, was der Alltag des Kleinbiirgers wiinscht, Aber es ist
nichts Kénigliches, Einzigartiges, das nur fiir die Héchsten da ist.

Eine Antinomie begegnet hier, welche Japanisches Wesen und Schaffen
Zeitalter um Zeitalter durchzieht, und welche $0 auch Japans Keramik grund-
legend durchwaltet, im geschichtlichen Wandel oft scheinbar verandert und
doch immer ein und dieselbe, Pracht, &uBeres Kénnen ist wohl gut, ist sozu-
sagen das irdische Prinzip, ist aber nichts ohne das Himmlische, die Seele,
den Geist. Und es wirft dieser Gigant immer wieder alles AuBere ab, und
zwar gerade dort, wo Pracht und Macht, Représentation am gefordertsten
erscheinen, also bei Fiirst und Hof, in Tempel und Zeremonial. Und es ist
dann, als kehrte die Keramik, die hohe, die fiirstliche, eben zum armen,
einfachen Hausgebrauchtum zuriick,

58

Und in diesem Zusammenhange ist im Osten insbesondere auch Zen

(Meditation) zu nennen, Dem Reichtum, der Fiille setzt Zen das Nichts ent-
gegen; arm, armselig und gering, alles AuBeren entblé8t, so werde deines
wahren Seins gewahr! Zen geht in Japan durch alle Zeitalter; es ist schon
mit der ersten Rezeption des Buddhistischen unter Reichsregent Shéotoku da.
Der florentinischen Pracht und Fiille der Fujiwara-Zeit gegeniiber, wie es das
~Monogatari von Pracht und Bliiten® (Eiga-monogatari) zeigt, stellt Zen die
Simplizitdt der Hiei-Bergeinsamkeit dar, Kobo Daishi griindet Tempel und
Anbetungsstétte mit ausgesprochener Absicht dort, wo ,niemand hinkommen
wird und kann®, auf dem in der Bergwildnis liegenden Koya. Auch darin
waltet Zen. Eisai (1141—1215), welcher formaliter als Begriinder der Zen-
Richtung sowie der geistesverwandten Tee-Zeremonie (cha-no-yu) in Japan
bezeichnet wird, setzt zunichst der Hauptstadt Kydto selbst die Einfachheit
und Kargheit des Zen entgegen, wird aber von dieser Hauptstadt und ihrer
weltlichen wie geistlich-buddhistischen Aristokratie zornig vertrieben. Wie
konnte man auch solch ketzerisches Wesen dulden! Wie kénnte man, wo man
Buddha- oder Kannon-Statuen zu Hunderten in einen Tempel reiht, diese
Neuglaubigen ertragen, welche die eigene letzte Buddha-Statue hinauswerfen
und verbrennen! Diese durch Zen hier charakterisierte Antinomie ist wohl
auch anderwarts vielfdltig zu finden, ist aber in Japan schier uniibersehbar
mdchtig, zumal in der Keramik. Technik, Farbgebung schreiten natiirlich fort;
sie miissen fortschreiten. Aber das Andere bleibt auch nicht aus. In der
Keramik heiBt dies: Abkehr vom Glanz, von der Pracht, vom Dekor, ja selbst
von der Glasur, das rein Irdene soll im Material walten. In den Formen
bedeutet dies die Abkehr vom Maschinellen jeder Art; handgeformt wird das
Werk, sichtbar durch die personliche Hand gebildet, schlicht, ja man méchte
sagen unbeholfen — durch die Hand des Menschen aber unmittelbar in Wert
und Sein gestellt.

Im Osten sind Malen und Schreiben Eines, dasselbe Wort, dasselbe Gerit,
dieselbe Sache. Was das bedeutet, ist in seinen Folgen kaum auszudenken, ist
auch von keinem Abendlander je wirklich dargelegt und ausgefiihrt worden,
Wir kommen zu einem bedeutsamen anerkannten Meister; es sind gerade
Schiiler bei ihm, lernend, jeglichen Alters und Geschlechts. Wir mégen uns
noch so sehr strduben und immer wieder versichern, daB uns jedes Talent
fehle — er driickt uns den Pinsel in die Hand; schreiben, sagt er, kann doch
jeder, und entwickelt vor uns und den Schiilern, wie das gefiederte Blatt, an
dem sie gerade studieren, urspriinglich ein alle umschlieBendes Organ
gewesen und sich hernach erst gespalten, und in solchem Schwunge und
Zuge sei es auch zu schreiben, zu malen — und in solcher Geste setzt er es
vor uns hin und fordert uns auf, ihm nachzuhandeln. Und als unser eigenes
Produkt ziemlich steif und ungelenk ausfallt, findet er es gerade so recht und
gut. Nur immer fortfahren sollten wir, so werde es ein rechtes Schaffen,

Wir erstaunen vielleicht, wenn das, was uns in Japan beim Malen und
Schreiben begegnet, ebenso beim Topfern geschieht. Ein Privatmann ist es,
und doch auch durch Liebhaberei ein Meister. Er hat einen kleinen Ofen
zum Brennen, und wie uns etwa in Europa jemand das Klavier 6ffnet und

59



fragt, ob wir nicht eines spielen wollen, ladt uns der Keramiker ein, doch
ein paar Teller oder Tassen, eine Vase, eine Figur, Reh oder Katze zu
formen, Keramik sei doch jedermanns Sache. An solche Praxis sind wir nicht
gewdhnt. — Da ist auch bald kein Jahrmarkt oder Festbetrieb, z. B, Jahres-
fest einer Schule, wo nicht unter den vielen Buden eine ist, in der man sich
nach gusto kleine Schiisseln, Schalen und GefiBe formt und anmalt und im
nahen Glutofen brennt. Das grofe Warenhaus hat als Anziehungspunkt
fiir die Menge eine solche Keramikstelle, und lebhaft ist der Betrieb. Und
wie man anderswo gebeten wird, noch etwas ins Album oder Gastebuch
zu schreiben, wird man unter Umstdnden hier zu Lande ersucht, doch rasch
noch eine Tasse oder Vase zu formen und mit der eigenen Handschrift und
Malerei zu versehen, man werde sich beim Brennen alle Miihe geben. Der
Zeichenlehrer der Héheren Schule etwa, der sie auch mit Wandmalerei
schmiickt, hat einen eigenen Brennofen, den er sich selbst gebaut hat, und
er brennt vorziigliche Stiicke. Er hat ein erstaunliches Urteil auch tiber alte
Sticke oder betreffs Félschungen, ist kritisch bis zum AuBersten und zugleich,
wo Rechtes geschaffen, spontan anerkennend; man kann Tag und Nacht
bei ihm lernen, zumal da, wo unser abendlindisches Urteil nicht mehr
weiterkommt. Jener Arzt auch, iiberbiirdet mit Arbeit, erholt sich bei seinem
Topferstand, und jener reiche Kaufherr, ein Mann, der sich etwa bei uns in
MuBestunden mit seinem Cello oder dem Konzertfliigel beschiiftigen wiirde,
hat seinen eigenen Ofen, formt und formt, gibt Glasur, ist beim Brennen
selbst dabei. Zu Hunderten wenn nicht zu Tausenden sind diese Liebhaber
oder, wie wir sagen wiirden, Dilettanten iiber das ganze Land verstreut,
und das nicht nur rdumlich landauf landab, sondern ebenso zeitlich, Zeitalter
hin Zeitalter her, und die Gleichzeitigen kennen sich weithin, haben heutigen-
tags ihre eigene Zeitschrift, Namens- und Stempelverzeichnis und dergleichen
mehr. Und wie etwa jemand einen Garten mit besonderer Anlage und
seltenen schénen Pflanzen hat, und man iiberall in der Gegend und weithin
im Land darum weiB, so wissen auch diese heimlichen Keramiker von
einander, und die Kenner und Sammler wollen Arbeiten von jenem oder
diesem besitzen. Durch alle Stufen und Rénge ragen dann die Werke dieser
doch privaten Schépfer empor, und manches ist hernach, nach Jahrzehnt
oder Jahrhundert, kaum mehr in Gold aufzuwiegen! Keramik — jedermanns
Sache!

Da ist solch ein Meister; er sinnt und formt und gestaltet. Wenn das
Gebilde ihm angingig erscheint, formt er fiinfzig derselben Art und brennt
sie. Herrlich erscheinen sie uns, und wir méchten gern eines davon haben.
Er zerschldgt aber alle bis auf das eine einzige, das er als das beste
auserliest, und macht, diesem einen in Nachfolge, noch einmal fiinfzig und
zerschldgt sie wieder bis auf das dann eine beste. Und so noch ein drittes
Mal. Nur das Auserlesenste gilt, nur das makellos Vollendete soll unter
dieses Meisters Namen in die Welt hinausgehen und bestehen bleiben.
Eine hocharistokratische Kunst ist es, welcher das Odi profanum vulgus
an der Stirn geschrieben scheint. Nimmt wunder, wenn gesagt wird, daB
Jahrhunderte lang ihre wirklichen Werke nur fiir die Fiirsten und Hochsten
getdtigt wurden, zumal in der Tokugawa-Zeit, da die Daimyd regelméaBig

60

dem streng und allgewaltig herrschenden Edo-Shogun Besuch abzustatten
hatten und Gaben und Geschenke dabei unerldfilich waren. Gold und Silber
allein waren es nicht, Naturgaben oder gewéhnliche Spezialititen geniigten
nicht, etwas Inkommensurables muBite dabei sein, das mit Gold nicht aufge-
wertet werden konnte; dazu waren die Keramik-Meisterwerke eben das
Richtige; oft arbeitete der Fiirst selbst daran, gab Ideen und Anleitung
dazu. Und es war dies nicht selten derselbe Fiirst, der tiichtig und tdtig,
um allem Volke zugute Handel, Finanzen und Ausfuhr zu heben, breithin
die vielen in Keramik Arbeitenden auf jede nur erdenkliche Weise forderte.

Es gibt noch andere Anndherungen an die japanische Keramik, Da sind
die Freunde der Steine, die Stein-, Erd- und Ton-Liebenden. Es gibt auch
heute noch in Japan Zehntausende, die auf ihren Spaziergdngen und Wande-
rungen ungezdhlte Steine betrachten, bald diesen, bald jenen aufheben und
mitnehmen, zu Hause ihre Freude daran haben oder gar Gebilde damit
schaffen, die, kurz gesagt, Steinkunst sind: Gebirge, Naturbilder, Raum-
kompositionen, Kunstgebilde also, die uns Abendliandern fern und unver-
traut sind. Der Beginn solchen Tuns ist vielleicht kindlich naiv: die Farben,
die Harte, Schwere, Linie und Gestalt erfreuen. Aber dieses Sinnen und
Suchen wachst, entwickelt und erhoht sich. Der Traum der Analyse, der
Geheimnis-Er6ffnung kommt hinzu, der Gehalt im Stein, der verborgen
lockt. Der neu in diese Bereiche eintritt, zumal der Abendldnder, kann sich
oft mit dem besten Willen nicht erkldren, warum etwa — im Staatsmuseum
oder in reichem Privatbesitz vorgezeigt — dieses Steinkliimpchen-artige,
winzige Keramik-Ding mit einem roten Fleck obenauf — aus einem Lichlein
heraus mag man wohl Wasser tropfen lassen — Hunderte von Dollar wert
sein soll. Oder warum jenes Feldstein-artige, etwa drei, vier Zoll im Geviert
messende Behdltnis derart ungeformt gelassen ist oder doch gelassen er-
scheint, daB man es fiir einen am Wege aufgehobenen, unbehauenen Stein
halt.

Man kann im Osten nicht schreiben, ohne es mit dem Stein zu tun zu
haben, man muf ja die Tusche auf dem Stein anreiben. Die Tusche, dieses
einzigartige ,Material”, ist freilich auch eine ganze Welt, Wie man im Laufe
der Bemiihung, der Geschichte ihn herausgewdihlt, ihn gefunden hat, dies und
anderes mehr ist wie ferne Sage. GroBen Ruf haben die Fundstéatten, sie
ordnen sich nach Rang und Qualitdt, und der Charakter der Schrift, der
Pinselmalerei ruht mit auf Schmelz und Feinheit dieses Steins. — Die Tusche
anzureiben, gieBt man aus winzigem Stein- oder Keramik-Behiltnis Wasser
auf den Tuschreibstein. Wer etwas auf sich hidlt — und bun, ,Scarift*, ist
im Osten ,Kultur" — der achtet sorgsam auf Art und Form und Gestalt dieser
zum Schreiben-Malen unerldBlichen Dinge. Weihe der Kunst formt und
umgibt sie.

Es wendet sich aber die Liebe nicht nur dem Steine, sondern ausgesprochen
der Erde zu, dem urtiimlichsten Material, das auch am nachgiebigsten ist,
sich am willigsten formen 1a6t. Die Form tritt damit erst vollig in Schdtzung
und Beachtung. Wie die Kinder im Sand buddeln, Kuchen backen und wer
weiB was formen — den nassen Schlamm lieben sie besonders, weil es sich

61



gut damit formen 1aBt; der japanischen Kinder Spieltisch ist allermeist die
platte StraBe; darauf schreibt, malt, formt es sich so gut, und der Wasser-
graben daneben gibt zum Modellieren das NaB und zum Schreiben die
Tusche. Jung gewohnt, alt getan; die Erwachsenen fahren fort; der Mensch,
sagt der japanische Historiker, hat immer GefiBe um sich; wie er Kleidung
und Behausung hat, ebenso ist ihm mit dem Leben identisch Topferei,
Keramik (welche natiirlich am Anfang duBerst primitiv ist).

Und hier setzt ein anderer Zug mit ein, der von groBem dauernden EinfluB
ist: abgrundtiefe Ehrfurcht; alles Erste den Géttern, und nur den Géttern!
Wenn etwas gereift, gelungen, geworden ist, muB es allererst der Gottheit
gegeben werden. Héchster Dienst in aller friihen Topferei ist Gottheitsdienst,
Blicke auf die im Staatsmuseum, in privatem Besitz vorhandenen, frithen
OpfergefdBe mit ihren vielfdltigen, erstaunlichen Zusatzaufbauten. Die Gott-
heit erhdlt das Beste, das Erste, das Hochste, Und Scheu und Ehrfurcht sind
so abgriindig, daB das GefdB, welches der Gottheit gedient — anfanglich
bei nur einmaligem Opfer — numinos erscheint und keinem sdkularen
Gebrauch mehr dienen kann noch darf; also wird es am besten nachher
zerschmettert, versenkt, in Meer oder FluB geworfen, und dies geschieht
noch heute an mancher Gottheitsstétte,

So aber wie der Mensch, der betende, in Japan unverhiillt, also ohne
Mantel (urspriinglich und in abgelegenen Gegenden auch heute noch: ohne
Gewand) vor die Gottheit tri tt, ebenso sind die WeihegefdBe, mit denen man
der Gottheit naht, ohne jedes Hinzutun, sind bare Erde, ohne Bemalung,
ohne Glasur, unverziert; sollte spiter, verstarkend, Glasur hinzugekommen
sein, so ist diese rauh-einfach, erdegleich wirkend. Und dieser Zug bleibt
auch nachdem — um mit griechischem Vergleich zu sprechen — das
homerisch-epische Zeitalter der Gétter und der Heroen dahingegangen ist,
und das lyrische und gestaltenreiche des Buddhistischen gekommen ist,
Diskussionen und Dramatik sich erheben. In der Meditation (Zen) wachst
jener Zug dann ins Alldurchdringende; damit erreicht die Muromachi-Zeit
ihren Héhepunkt. Und so bleibt es auch, nachdem mit der Tokugawa-Epoche
das Lehrende, Theoretisierende, Starre, Mechanische eingezogen ist: ja,

da gerade baut man das aus dem Vergangenen Ubernommene intensiv nach
allen Seiten aus.

Je weiter die Gegenwart schreitet, desto mehr will sie sich immer wieder
mit Vergangenheit und Uranfang verbunden wissen, und es hat fiir jeder-
mann, bei jedem Volk und Land, eigentiimlichen Reiz, sich ins Urilteste
zuriickzufinden. Das am Nordstrand der J apan-Hauptinsel liegende alte Land
Izumo hat fiir den Japaner solchen Ruf: der élteste heilige Schrein liegt
dort, und noch immer ziehen im «gotterlosen Monat” die Gottheiten aller
Schreine dorthin, sich miteinander zu besprechen. Geheimnisvoll uralten
Verkehr hatte dieser Landstrich nord- und westwirts zum Festlande, der
jenseitigen ,Welt" hin, Kein Wounder ist daher, daB friiheste Topferei hier
angesetzt wird. Ein Beispiel hierfiir sind nach der Géttersage die ,Acht
GefdBe”, aus denen der «Stirmische, wilde Mann des Himmels* (Susanoco-
no Mikoto) den Acht-Héupte-Drachen trinken lieB, um ihn trunken zu

62

machen und zu iiberwaltigen; ,acht” ist die urilteste Zahl der Vielheit, der
Unzédhlbarkeit. Heutige Izumo-Keramik weist durchaus in spdte Zeit, Man
erzdhlt zwar von ténernen kashu, vor 800 Jahren geschaffen. Aber sichtbar
tritt die Izumo-Keramik erst mit der Ara Keian (1648—52) unter Matsudaira
Naomasa hervor, welcher am Berg Rakuzan bei Matsue einen Keramik-Ofen
errichten lieB; sein Nachfolger rief den Fachmann Gombei (1694) von Hagi,
nach welchem sich auch die spéteren Meister nannten, daher Gombei-yaki,
Rakuzan-yaki, auch Gyézan-yaki. GroBen Ruf gewinnt Fujina-yaki von
Oasa Fujina, gegriindet 1764, mit bis in die Gegenwart fortgehende Meister-
Nachfolge. In Fujina lernt ab 1842 vom 12. Lebensjahr an, fiir 20 Jahre,
der Grinder des Sodeshi-yaki (Sodeshi-machi, Matsue); er ibertrifft Fujina,
endet aber arm und krank. In neuester Zeit kommt es zum Wiederaufbau,
die Produktion bleibt allerdings Alltagsware. Auf Betreiben des Daimyo
entsteht am ,HimmelsroBberg* (Tembayashi), im Orte Mori um 1818 ein
Keramik-Ofen und die danach genannte einfache Keramik; Vasallen werden
angewiesen, in Itd ein Porzellanwerk zu schaffen; sie rufen aus Chikuzen
und Nagasaki Fachleute. Ein Inaba-Samurai kommt als Rénin nach Matsue,
beginnt eine Arzt-Praxis, erdffnet die Uga-Keramik in der Matsue-Vorstadt
Uga und beruft Fachleute. Aus alter Arzte-Familie stammt der Griinder des
Banshozan-yaki (Anfang Meiji), Weitere Ufen sind in Hachiman und
Shiotani (Ara Kaei 1848—54), in der Landschaft Hirose und Inasa bei Kizuki-
machi.

Jomon, Yayoi, Haniwa, Sue. Es bedarf kaum der Erwéhnung, daB die
Tépferei weit in die préhistorischen Zeiten reicht. Aber diese Topferei
beschrdnkt sich auf das Allereinfachste, auf Schiisseln, Platten, Alltagsge-
brauchsware einerseits, und, dem primitiven Denk- und Glaubensstand
entsprechend, auf eine Figuren-Kermaik primitivster Art andererseits, die
freilich in ihrer schlichten Ausdrucksgewalt unsere Aufmerksamkeit biswei-
len erregen mag. Der steinzeitlichen Jomon-shiki-Keramik mit ihren durch
aufgelegte Schniire bewirkten Verzierungen, schlieBt sich die nach dem
Orte Yayoi benannte, schon der Steinbronze-Zeit angehérige Keramik an.
Wihrend Fundstétten der ersteren mehr in das éstliche und nérdliche J apan
weisen, fanden sich Yayoi-Reste vor allem in West-J apan, Shikoku, Kyiisha.
Jomon sowie Yayoi sind von weichem Material, unter geringem Feuer
gebrannt; Jomon ist von Hand geformt, Yayoi vielfach auf der Tépferscheibe
und daher, verglichen mit Jémon, der Formung nach héherstehend, wenn-
gleich Jomon mannigfaltiger in Formen, wunderlichen Form-Zusétzen,
Anhdngseln, Aufbauten u, a. ist, wihrend bei Yayoi durchaus Einfachheit
vorherrscht und zugleich eine gewisse liberlegene Eleganz. Ahnliches gilt
von Zeichnung und Schmuck, die bei Yayoi oft ganz unterbleiben, wihrend
Jomon so recht Gekritzel- und Skizzierlust friiher primitiver Zeit zeigt.
Keramik-Plastik, schon in Steinzeit und Bronze-Zeit eigenartig hervortretend,
wenn audh in kleinen, ja winzigen Figur-Darstellungen, zieht in der Folge
auBerordentlich unsere Aufmerksamkeit auf sich durch groBe, ja z. T. riesige
irdene Personen-, Tier-, Schiff-Plastiken, gréBtenteils Grab-Beigaben, die
sog. Haniwa.

63



Hier im Zuge der primitiven Keramik, zunéchst fast gleichzeitig mit den
Haniwa, tritt, leicht erkennbar, ein Element wie von héherer freudigerer
Kunst hervor, Wirkt hier der Siegeszug der Eroberin Korea’s, Jingli Kago,
herein, mit all dem von dort Mitgebrachten? Jedenfalls macht sich nun das
dem Inselland Japan so nahe Korea mit seiner Keramik geltend. Vom
héchsten Norden der Japan-Hauptinsel (Akita, Yamagata) bis zum tiefen
Siiden Kyiishii's (Kumamoto, Miyazaki) zeigen 110 Orte mit tiber 1000
Brennéfen die Sue-Keramik, grauschwarz, unter hochgradiger Hitze sehr hart
gebrannt, und zwar, im Gegensatz zu den fritheren, auf ebener Erde errich-
teten Brennéfen, in sog. ana-gama, an Hiigel-Hange eingebaut, wohl auf
Grund einer von China der Han-Zeit bzw. der Sechs Dynastien her vermittel-
ten Kenntnis der dort entwickelten neuen Brennéfen. Sue-Keramik mit ihren
unglasierten Stiicken zeigt um die Nara- und frithe Heian-Zeit groBe Voll-
endung und entwickelt spdter im Hochmittelalter an einzelnen Stdtten der
verschiedenen Gegenden landschaftliche Eigenart, so in Bizen (Okayama),
Shiga (Shigaraki), Owari (Tokonabe), Tamba,

Wahre Zentralstelle Japans freilich, wird Yamato, das von der Osaka-
Bucht her landeinwiirts gelegene, ebene, von Bergen umsédumte Gebiet in
der Mitte Japans; in weiterem Sinne gehért zu dieser Mitte auch die nichste
Nachbarschaft (Kawachi, Tzumi, Settsu). Und eigentiimlich genug, hat diese
Mitte noch ein oku, ein Inneres, ein Geheimnis: das jenseits der Yamato-
Berge liegende Ise, das Delphi Japans. Hier in Yamato setzt die groBe
Rezeption des Festldndischen ein: Geschichte, Schrift, Gesetz, Verfassung
und unzéhliges andere, also auch die Keramik im hohen Sinne beginnt hier
unter Reichsregent Shdtoku, der zentralen Anfangsfigur japanischer
Geschichte; die Schlacht am Shiki-Berge, da er den Sieg erkennt, ist fiir
Japan, was Ziilpich im Abendlande; Buddhismus und Konfuzianismus fassen
damit Boden. Aber zugleich wird das eigenste Japanische auf die Stufe des
wahren Ich- und Erwachtsein gehoben.

. In einez Anfangszeit dieses neuen Werdens, der sog. Asuka-Zeit, wechseln
die Tennd-Residenzen und damit die Kultur- und Kunstzentren in Yamato
noch hin und her, bis 710 Nara die erste grofie dauernde Hauptstadt wird.

Indem auf der Hohe der Nara-Zeit die Tochter des grofien Shomu Tennd
als Kaiserin folgt und bei ihrem Tode all ihren persénlichen Besitz, Gewén-
der, GefédBe, Gerite testamentarisch der buddhistischen Kirche libergibt, und
all diese Dinge, von niemandem angetastet, bis heute in dem sog. Shaséin,
erhalten sind, gewinnt die Welt damit ein einzigartiges Bild von der Hohe
und Schonheit der Kunst dieser Zeit. Das Shosdin enthilt die dltesten sog.
san-lsai (Drei-Farben)-Keramiken J apans und der Welt, 58 Stiicke, von denen
aber in Wirklichkeit nur fiinf Drei-Farben (griin, braun, weiB) zeigen; die
tibrigen haben nur griin und weis, AuBerdem besitzt das Shosdin 11 Sue-
Keramiken,

Zugleich aber ist Yamato, dies Zentralland mit seiner Umgebung Urboden
alter, urttimlicher Tépferei; die Keramik ist diesem Boden innig verwurzelt.
In .frf.iherer ngeschichtlicher” Zeit, d. i. seit J immu als erster Tennd das
Reich in der Kernzelle Yamatos begriindet hat, ist Priestertum und Herrscher-

64

tum, Sacerdotium und Regnum, innigst vereint, und dementsprechend auch
der Dienst der Tépfer fiir Tempel (Schrein) und Palast ungeschieden. Unter
dem 10. Tennd aber, dem die Gottheit scheu ehrenden Sujin, werden Gottes-
wohnung und Kaiserwohnung voneinander getrennt, und die hehre Stitte
der Gottheit wird jenseits der Yamato-Berge nach Ise, gleichsam ins Geheime
verlegt; eine Tochter Sujins wird die erste Hohepriesterin, Ise die Stitte der
kultischen Keramik. Frithe Zeit kennt die Scheidung in be (Berufssippen);
das Kultische, Heilige legt Absonderung von der profanen Welt vollends
nahe. Und so, wie der Stamm Levi ausgesondert war zu kultischen Diensten
und er allein sie versehen durfte, und dies fortgesetzt durch die Zeiten,
ebenso war es mit den Trdgern des priesterlichen Dienstes in Ise und den
Halbpriesterlichen, etwa den kultischen Tépfern. Diese Topfer hatten die
heiligen Schalen des Morgen- und Abendopfers und der Drei Grofien Feste
zu bereiten, GefdBe, die nur von der Gottheit zu nutzen waren und daher
hernach zertriimmert wurden. Diese Topfer standen unter strengen Vor-
schriften; sie muBten von allem Unreinen sich fernhalten, durften gewisse
Speisen nicht essen, gewissen Trank nicht trinken, muBten wieder und
wieder kultische Reinigung vollziehen. Das Dorf Uni (Taga-gun, Ise) war
dieser Keramiker-Standort und ist es heute noch. Die diese heiligen Schalen
Schaffenden heifien Sue-no-uchindo, (Topferei-Innen-Leute), Haji, Mono-imi,
Osa (,Chef"), Miya-mono-ya (,Tempel-Sachen-Leute*). Die Zahl der jahrlich
zu liefernden GefaBe war seit alters 3800: Hashi-kawarake sind sie genannt.

Diese Mono-imi, die ,Sachen*” (mono) kultisch meidenden (imi) -Personen
und die Haji (Hashi, Hase, Hanishi, »Erd-Meister”) sind volkskundlich und
geschichtlich ein weites Problem., Es sind Berufsgruppen, beauftragende
Sippen; wir finden sie weithin, vor allem aber in den Zentrallanden. In Ise
haben sie gewiB besondere Ehre, Rang und Stand; sie sind Abgesonderte.
Die Haji und zum Teil sicher auch die Mono-imi sind Keramiker. Sind sie
Auslénder, Fremde? Mancherorts will es so scheinen. Man meidet sie; oder
macht es ihr Beruf, daB man sie meidet? Denn man heiratet nicht unter sie,
sie sind vielerorts die ,Unberiihrbaren”; es bedarf spdter eigens eines
Erlasses von hochster Seite, sie mehr in die Gesellschaft einzureihen. Einen
gewissen Hinweis gibt Nihongi, Buch 6, das von einem Nomi no Sukune
erzdhlt, der zum Chef der Haji gemacht wurde und dessen Nachkommen als
Haji no Muraji von da an die Leitung bei den kaiserlichen Begrébnissen
innehatten, wobei es urspriinglich auch Opferung, blutige Opferung, Lebend-
opfer (ike-nie) gab. In jene friihesten Zeiten folgt dem Sumera-mikoto, dem
Herrscher, all sein Gefolge, Menschen und Pferde, in den Tod nach: lebende
Opferung. Sake- und TeegefdBe, unglasierte und glasierte, exotischer EinfluB,
Drachengestalten, eigentiimliche Farben, derlei es damals nicht gab, Band-
Keramik verbreitete sich weithin in die japanischen 17 Provinz-Lande und
wurde in den Auslandshéfen stark gehandelt.

Die Opferschalen fiir Morgen und Abend und fiir die drei groBen ,Ab-
schnitt-Feste” kommen von Uni (no sato), heute My®is, Take-gun. Die diese
Topfe machten, sind, wie erwdhnt, die Haji (»Erd-Meister”), Mono-imi, Osa,
Miya-mono-ya, Sieben Familien, ,Sieben Tore“, gab es von ihnen; ihre
Nachfahren leben noch heute,

65



Unsere Wanderung fiihrt uns — an dieser Grenzscheide des Urtiimlichen
und des Geschichtlichen — zum Menschen, zur Figur.

Es war schon vordem, bei den Ausflihrungen iiber die Stein- und Bronze-
Zeit, die Rede von kleinen Amulett-artigen Figuren, Géttern, Ddmonen,
Verstorbenen, Aber doch bleibt das alles zuriick hinter der Figuren-Keramik,
die uns nun hier begegnet. Mi-sasagi ,Erlauchtes Hochaufgeschichtetes®”,
diese von einem ganzen Volk aufgerichteten Naturberge, von Wasser oft
in dreifacher Fiihrung rings umgeben, sind die schénen stillen Gruftstitten
der Tenno durch tausend und aber tausend Jahre. Yamato und Umgebung
sind erfiillt von misasagi. In dieser Gegend ruhen mit nur zwei Ausnahmen,
vom ersten Tenno Jimmu an bis zur Verlegung der Hauptstadt nach Kyoto
unter dem 50. Tenné Kwammu alle Tennd: 30 in Yamato selbst; andere wie
Chuai, Jingi Kogo, Ojin und dessen Frau dicht an den Yamato-Vorbergen,
Nintoku's riesiges misasagi sowie die von Richii, Hanshd, Yiiryaku im Siiden
Osaka's in alter Keramik-Gegend. Ein gewaltiger Eindruck sind diese
misasagi dem, der ihre Reihe abwandert. Misasagi von Prinzen und Kaise-
rinnen wird der Besucher oft unweit vorfinden, manche gar namenlos heute.
Und besonders eindrucksvoll werden ihm die rings um das misasagi her sich
erhebenden Vasallen-Beigrdber sein. Urtiimliches dringt bei den friihen
misasagi erschiitternd hervor, — Aber gerade hier erlebt der Kommende
die Scheidegrenze eines Neuen, einer anderen héheren Welt. Da kommt er
an den heute mitten in der schénen Yamato-Landschaft, am Rande der
einstigen Stadt Nara gelegenen in Nierenform berghoch-aufgetiirmten, von
breitem Wassergiirtel umgebenen Mausoleum-Grabhiigel des alten Sumera-
Mikoto (K6nig-Hohepriester) Suinin Tenné. Welch weihevolle Stitte, uralt
die Baume, von profaner Menschenhand nie beriihrt, Hunderte von Végeln
groB und klein, friedvoll nistend in den Zweigen, im spiegelnden Wasser
unbeléstigt schwimmend, Stille und Friede ringsum. Suinin (,Menschlichkeit
herabtrdufelnd”) wird dieser Herrscher genannt; denn dank himmlischer
Weisung befahl er, die zu Opfernden in figura zu opfern, im Gleich- und
Ebenbild, aus Ton geschaffen. Welch eine Grenzscheide! Eine neue Zeit
hebt an. Die Keramiker aber treten in zuvor ungeahnte Bedeutung und
Tatigkeit; lebensgroBe, bis in die Einzel- und Feinheiten der Gestalt und der
Tracht, des Schmuckes und Waffenbehanges ebenbildliche Figuren gilt es
nun zu schaffen, auch solche der Tiere (Pferde, Végel) mancherlei im Abbild
zu treffen: Haniwa, Terrakotta-Dokumente, die mit Recht das Staunen der
Nachwelt erwecken. Blieben auch die eigentlichen Kaiser-Mausoleum-Grab-
hiigel durch alle Zeiten unangetastet, so kam doch mit den Jahren aus den
Grabmalen von Vasallen und Kleinfiirsten eine schier uniibersehbar reiche
Fiille solcher Ersatz-Lebensopfer-Figuren zutage — eine Welt von Portraits,
wie sie anschaulicher und sinnfalliger kaum moglich ist,

Da immer mehr von solchen Figuren — nin-gyo (,Menschengestalten”),
genauer: fsuchi-ningyo (Erde-Menschengestalten) aufgefunden wurden und
ins BewuBtsein trat, was urspriinglich daran war, wurde es neuerdings fast
eine Mode, solche zu besitzen, oder Duplikate davon zu machen; diese Mode
fiilhrte am Ende dazu, in kleinen, meist 30—40 cm hohen irdenen Figuren,

66

Gestalten aller geschichtlichen Zeitalter nachzubilden, alle Schichten und
Stande, jegliches Geschlecht und Alter. Auslindische Museen griffen danach,
und bald gab es auch nachgeschaffene Duplikate, offen als solche zugegeben.

In zwei divergierende Richtungen fiihrt uns unser Erleben mit diesen
tsuchi-ningy®, in eine diistere, todgemahnend schwere und in eine lebens-
voll heitere. Einerseits ndmlich hort mit diesen Tonfiguren das Lebendopfer
in den Seelen nicht auf. Es hat sich — mag man finden — durch solche
Hypostase erst recht ins BewuBtsein, in das innere Sollen gehoben. Man
opfert hernach, im fortschreitenden Wandel der Zeiten, statt des Menschen
das Kostbarste, das am hochsten gewertete Tier, das Pferd. Spédter nimmt
man geringer gewertete Tiere, ein Tier nach dem andern, bis man bei
Schwalbe oder Sperlingen oder kleinen Fischen anlangt. Auch diese bildnert
man letztlich nur nach, schneidet sie schlieBlich aus Papier aus, Der Buddhis-
mus verwehrt das Téten des Lebendigen, man bildnert es darum oder malt
es auch nur: Votiv-Tafel heiBt ,gemaltes Pferd” oder «Bild-Pferd” (e-ma);
Schreine und Tempel hdngen voll davon; oft ist auch eine Kuh oder ein Hund
oder ein anderes Tier gemalt; noch immer aber malt sich der Mensch selbst
als Opfer. Und immer ergriff mich es tief, wenn ich irgendwo auf dem Lande
eine drmlich gekleidete Maid oder eine alte Biuerin in den Darbringungs-
kasten des Tempels eine Menschenfigur, die sie selbst mit eigenen Hénden
ausgeschnitten, opfern sah.

Die andere Richtung, in die uns die tsuchi-ningyd fithren, ist die des vollen
Lebens. Taucht doch in diesen iltesten Terrakotta-Figuren jene frithe Welt
lebhaftig vor uns auf, und entwidkelt sich weiterhin die Menge der Figuren-
Plastik tiberhaupt daraus. Wie oft habe ich, um japanische Geschichte
anschaulich zu machen, in Fiihrungen meine Hérer kurzweg vor die Fiille
solcher Gestalten gefiihrt, wie sie sich, zumal besonders in neuester Zeit, fast
als Sport oder Volksvergniigen, aus jener Kenntnisnahme der Grab-tsuchi-
ningyo entwickelt hat; Personen und Gestalten der geschichtlichen Zeitalter
als ,ningydo* (Puppen-Menschengestalten) in Erd- oder Tonfiguren: Gehért
es doch auch zu jedem kleinen Madchen, daB es seinen Puppenstaat hat, von
Kaiser und Kaiserin angefangen durch alle Stufen der Gesellschaft hindurch,
den es dann auch feierlichst am hina-matsuri, dem Puppen- oder Médchen-
fest, libereinander nach Rang und Stufen aufbaut. Volkskundlich ist dies
Fest der hina ein auBerordentlich weites Gebiet und fiihrt in sehr alte Zeiten
zuriick.

In die Kunst aufragend, tauchen in frithen Zeiten sporadisch Werke der
Figuren-Keramik auf, die alle Bewunderung erregen, so etwa die iiber 100
Figuren im Basement der Pagode des Horyiiji, die von einem Realismus,
einer Mannigfaltigkeit und Kraft der Darstellung sind, wie man sie fiir dieses
Zeitalter nicht fiir méglich gehalten hétte, Wollte man sie auch damit
erkldren, daB sie ein ausldndischer Kiinstler geschaffen, so ging doch in dem
traditions- und lernfreudigen Japan das Beginnen eines solchen Schaffenden
und Lehrenden immer irgendwie weiter . , , Freilich wandte sich hohe Kultur,
der Buddhismus und seine Plastik, nach J apan kommend, begreiflicherweise
vor allem dem dauerhafteren, kostbareren Material des Metalls (Asuka- und

67



Nara-Zeit) und des Edelholzes zu (Heian-Zeit), Keramische Plastik trat dem-
gegeniiber in den Hintergrund, ist uns heute nur in wenigen Exemplaren
noch erhalten. Die eigentiimliche kanshitsu-Plastik beniitzte zwar den Ton,
formte daraus die Figur, {iberzog sie dann aber mit gelackten Geweben; hier
lebt deutlich Keramik-Figurenkunst fort. Der Buddhismus mit seiner Welt
erhabener Buddhas und Bodhisattvas wies die alten niederen Volksgotter
mitsamt ihrer Totenverehrung beiseite; aber das einfache Volk hing doch
weiter an den uralt-gewohnten Wesenheiten, Zunéchst verstoBen, fanden
sich diese nach und nach wieder ein, gleichsam durch die Hintertiir unter
buddhistischem Namen als ,hinterlassene Spur”, als Metamorphose also
irgendeiner Buddha-Erscheinung. Hierbei handelte es sich um die dem
einfachen Volke leichtest verstdndlichen und zuginglichen Idole, den Fischer
und Angler Ebisu, den wohlgendhrten Daikoku mit dem dicken Sack voll
Reis oder Geld, die ,Liebesgottheit” Benzaiten, um Kompira und andere;
manche, nach Ansicht japanischer Forscher zuriickreichend in vorhistorische,
vorjapanische Zeiten, sind in Bild und Gestalt frihzeitig geformt und dann
bald, weil viel begehrt, zahlreich wie Schiisseln und Tassen hergestellt
worden. Wenn die Hunderttausende am dreitdgigen Ebisu-Fest zu dem
Ebisu im Siiden Osakas wallten, wo uraltes Tépfergebiet ist, so nahmen sie
sicher schon in frithen Zeiten einen irdenen Ebisu mit.

In dhnlichem Zusammenhange sind wohl die hernach iiber das ganze Reich
hin beriihmt und begehrt gewordenen Fushimi-Figuren aus Fushimi bei
Heian-Ky®6to zu setzen. Charakteristisch ist, daB die friiheste Nennung und
Ansetzung dieser Fushimi-Keramik schon fiir das 17. Jahr von Yuryaku
Tennd (ca. 470 n. Chr.) geschieht. Freilich verstummt dann die Berichterstat-
tung fiir lange Zeit. In den Blickpunkt riicken diese Fushimi-Figuren erst
1615 unter Ikaruga Kdemon, den das Volk den Figurenmacher (Puppen-
macher) K6emon nennt. Etwas Persénliches, im besonderen Sinne Kiinstle-
risches tritt hier in den Vordergrund,

Der Leser wolle zugute halten, wenn wir hier, der Figuren-Keramik weiter
nachgehend, in die Zeiten vorauseilen, Es ist die Spanne aufsteigender Neu-
zeit, da Japan neu geeint und geordnet ist und selbst in die nérdlichsten,
bisher wenig kultivierten Gegenden Unternehmer- und Abenteurertum,
Ahnung von nahender Naturiiberwindung durch Technik, Medizin, Chemie,
Keramik dringt. Es ist dies eine Zeit, da mehrfach hier und dort, meist an
Stellen jahrhundertalter, bodenverwurzelter Keramik oder von diesen Stat-
ten aus, die puppenhaften Tonfiguren in aller Sichtbarkeit herauskommen,
lobenswerte, volkshafte und bisweilen auch einzigartig hohe Kunst. Sagara
Sakuzaemon (spdter Seizaemon) war solch eine Techniker-Natur, voller
Pléne und Versuche, ein Mann des hoch im Norden gelegenen Uzen-Gebietes
(Yamagata-ken). Derselbe konnte sich kaum ernihren. Die Finanzen des
Landes standen schlecht, Der Fiirst Uesugi Yozanké schickte ihn darum nach
Soma ins Nachbarland Iwaki, die dort trefflich gehende Topferei zu studie-
ren, um danach dem eigenen Lande durch &hnliche Produktion aufzuhelfen.

Sagara entsprach nach seiner Riickkehr bald den in ihn gesetzten Hoff-
nungen. Die suribachi d. i. Mérser, in denen man miso reibt, aus seiner

68

Tépferei in Narishima bei der Stadt Yonesawa wurden beriihmt und vielbe-
gehrt. Noch mehr half er Land und Volk, indem es ihm gelang, die fiir die
Volkserndhrung so wichtige SiiBkartoffel hierher zu verpflanzen sowie im
Obstbau Edo-sumomo einzufithren. Am bekanntesten aber wurde er durch
seine Figuren-Keramik. Auf seinen vielen Reisen und Unternehmungen
geriet er eines Tages auch nach Fushimi und sah, was Ikaruga Kéemon dort
schuf. Da fiel es ihm wie Schuppen von den Augen: das war es, was er
suchte und was ihm besonders lag. Die Sagara-ningyé aus seiner Hand
wurden in der Folge weithin bekannt. In dem Tempel Chdshoji (Hosen-
machi, Minami-Oitama-gun, Yamagata-ken) ist sogar eine derselben, die
Liebesgéttin Benzaiten, als Heiligtum aufgestellt. Der Himmelsgott Tenjin,
d. i. Sugawara Michizane, diese allgemein beliebte, menschlich-g6ttliche
Figur, wurde von Sagara sehr oft dargestellt, auch auf dem Ochsen in die
Verbannung nach Kyiishii reitend.

Als Ableger der Fushimi-Figuren-Keramik mag man diejenigen von
Yatsubashi bei der Stadt Akita (Ugo) bezeichnen. Ein Meister Kubota aus
Fushimi selbst kam und brannte hier anerkennenswert schéne Figuren
(Ara Anei, 1772—81; Ara Temmei, 1781—89). Andere setzten das Werk
fort, das noch heute besteht. Freilich sind in der Folge die Figuren ins
Geringwertig-Populire abgesunken, so bekannt und vielbegehrt sie auch
sind. Neben Rittern, Frauengestalten und oft mit Brauchtum und Mythe ver-
bundenen Tieren (Hahn, Hase, schlafende Katze, Hiindchen) sind es solche
aus alten Zeiten stammende Gestalten wie Ebisu, den Karpfen im Arm, oder
Otafuku u. a. mehr,

Es kann nicht wundernehmen, daB sich die Figuren-Keramik gerade auch
dort entwickelte, wo seit uralters die Topferkunst verwurzelt ist: an der
dem asiatischen Festlande zugelegenen Westflanke Japans, in Hizen und
Satsuma: und in der gleichen Zeitspanne wie die Figuren von Fushimi
kommen auch diese hier in volle Sichtbarkeit. In Koga (Hizen) lebte das
Adelsgeschlecht Ogawa, welches bis heute gewissermaBen das Monopol
besitzt. Als Ronin, als wandernder, fliichtiger Ritter, kam der Ahn. Der
Enkel Kosaburd — so will es die Uberlieferung — iibernahm von einem
die Lande durchpilgernden Kyoto- (oder Fushimi) -Meister die Kunst.
Im Jahre 1592 begann er in den drei Farben schwarz, weiB, rot, einfache,
kleine Tonfiguren zu bildnern: Kampfhéhne, geschmiickte Rosse, Affen zu
Pferd, groBe, mittlere und kleine Katzen, Affen, Eulen, Trommler, Ammen,
Lautenspielerin u. a. mehr. Den Enkel Kizaemon schickte der Fiirst ins Aus-
land, ndmlich dem Nachbarland Higo, das jedermann offen stand, um dort
besser und mehr zu lernen. Der Erfolg war bedeutend. Es entstanden groBe
Figuren, und auch der Gesichts- und Ideenkreis ward groBer, mochte er auch
viel Traditionelles an sich haben. Es waren Darstellungen von der Kaiserin
Jingi, der Korea-Eroberin, und ihrem Ratgeber Takeuchi no Sukune, dem
Methusalem Japans, von Minamoto Yoshitsune, dem Nationalhelden, von
Kato Kiyomasa (1562—1611), dem groBen Ritter, von Kintaré mit dem Riesen-
karpfen, und den uralten Ebisu, Daikoku und von Yama-uba, der alten Berg-
hexe; aber es waren auch allerneueste Gestalten: Ritter in feierlicher Gewan-

69



dung, schéne Damen der Genroku-Ara. Und da Nagasaki nicht fern war, wo
allerlei Ausldnder ein- und ausfuhren, prangten unter den Figuren auch bald
Holldnder und Chinesen. Da es gerade die Daimyd sich erlauben konnten,
dieses Riihr-mich-nicht-an des Auslandshafens Nagasaki zu inspizieren, so
fanden gerade sie besonders SpaB an den portraitierenden Darstellungen
solcher Gestalten, und Geschdft und Werk gerieten in eine Bliite ohne-
gleichen, welche freilich dann mit der Abschaffung der Lehensfiirstentiimer
ziemlich rasch zu Ende war, mag auch das Haus Ogawa heute noch eine
gewisse Produktion fortsetzen.

In Satsuma léBt die Uberlieferung einen Bettler in der Amida-Felsengrotte
von Nishi-mochida, dem Dorfe Chésa, das Werk beginnen. Ein gewisser
Nagai Chiiemon hérte von dessen grofier Kunstfertigkeit, lernt bei ihm und
begriindet die Chésa-ningys-Kunst. Er schuf Figuren von solcher Grazie und
von so vornehmer Schénheit, daB sie zundchst im nahen Kagoshima, dann
aber landauf, landab, bekannt wurden. Als dann freilich in der fiirstlichen
Hofbrennerei des Daimyd Shimazu von Satsuma in Tateno, also der Resi-
denz Kagoshima, das schéne weiBe Satsuma-Porzellan gebrannt wurde,
Tahara Jirdemon damit Figuren formte und Satsuma-Porzellan auch in der
weiten Welt einen unerhérten Ruf gewann, werden die Chosa-Figuren etwas
in den Hintergrund gedrédngt. Zahlreiche Fabriken taten sich in Kagoshima
und Umgegend auf und versuchten es Tateno gleich zu tun. Eine Welt von
ningy®, von fast einhundert verschiedenen Gestalten, entstand.

Fiir kurze Zeit iibertrumpften die Hakata-Figuren alle andern, so da man
alle nach ihnen benannte. Streng gehiitetes Geheimnis war die eigenartige
Herstellung: roh gebrannte Figuren mit flammenfarbener Erde iibergossen
und schoén ausgestattet. Anfang und Ursprung sind unklar. Eine Familie
formte seit alters Dachziegel mit dem mythischen Bilde des Teufels-
abwehrers Shoki. Die Figurenkunst lag ihr im Blute und Miyasaki Shoshichi
von der ersten Generation soll dann so nebenher angefangen haben, aus dem-
selben Material Figuren zu bildnern, etwa den gefeierten Dichter Kakinomoto
Hitomaro aus der Nara-Zeit, der den hohen Herrschaften wohlgefiel. Als
«Shoshichi der zweiten bzw. dritten Generation” schufen die Meister dann
weiter, doch verloren die anfangs wahren Kunstschépfungen nach und nach
an kiinstlerischem Wert. Geschift und Beliebtheit auch im Ausland wuchsen
gleichwohl ins Riesenhafte.

Dem Bereich der kleinen, zierlichen Figuren gehért auch das im Abendland
bekannt gewordene Gebiet der von den Sammlern hochbegehrten netsuke
an, einer Art Brosche oder Knopf, die in der Ritterzeit kinshaku (Feuerzeug)
und in-ro (Stempel-GeféB) am Giirtel festzuhalten hatten, spdter, in der
Kaufmanns- und Biirgerzeit, den Tabaksbeutel (mit dem der Kaufmann stets,
der Samurai nie erschien), Tabak kam gegen 1570 auf, Rauchen war die groBe
Leidenschaft; zu Eleganz des Auftretens gehorte neben Wappen, Stempel
u. a. dieses vom Ritter her iibernommene Kleinplastik-Kleinod, das nefsuke.
Je tlppiger und reicher das Leben ward in der friedvollen Genroku-Zeit
(1688—1763) und spéter, desto mehr wollte jeder sein netsuke haben, so
wie er sein montsuki (Wappen am Gewand) trug und seinen persénlichen

70

Stempel fiihrte. Immer mehr steigerte sich Mode und Gebrauch des netsuke
und erreichte hochste Hohe in dem Jahrhundert bis zur Meiji-Zeit hin, Alle
Techniken und Materialien griffen darum hier ein: meist sind sie aus
Edelholz, Elfenbein oder Horn geschnitzt, aus Metall (Silber, Gold, Kupfer)
gefertigt, doch gibt es auch bedeutende keramikgeschaffene Netsuke. Be-
zeichnenderweise machen sich an die Ausfithrung dieser Nippsachen beson-
ders und zuerst Keramiker aus Kydto, denen die kiinstlerische Eigenwillig-
keit im Blut liegt. Es sind dieses die Meister der Raku- und der Kyodto-
Keramik. Wegen seiner Netsuke aber auch anderer Keramik-Schépfungen
wegen war besonders berithmt Ninnami Déhachi (1783—1855). Dieser Raku-
Meister der 2. Generation der groBen Ky6to-Keramiker-Familie der Déhachi
ist an Originalitit und Vollkommenheit auch in der Ausfithrung (Végel,
Fische) den gréBten Meistern der damaligen Zeit ebenbiirtig. Neben ihm ist,
gleichfalls aus Kydto stammend, Eiraku Hozen (1794—1853) zu nennen.
Im 19. Jahrh. wurden Setomon-netsuke von Banko, von Hirado (Nagasaki-
Prifektur) und auch von Kutani populdr. In Toky6 war auf dem Gebiet der
Netsuke-Keramik Miura Kenya iiberaus fruchtbar,

So breitete sich in der Figuren-Keramik eine Welt von kleinsten, mittleren
und zuweilen imposanten groBen Gestalten vor uns aus. Es ist viel Volks-
kunst, reichlich Massenware dabei, einiges ist riihrend gestaltet und von
kiinstlerischem Rang,

So alle Kunst bodensténdig ist und dies auch fiir die Keramik im Inselland
Japan gilt, hat Japan doch immer wieder Gemeinschaft mit der groBen Welt,
AnschluB an das weite asiatische Festland gesucht. Wie ein Ein- und Aus-
atmen ist das, wie ein Sich-6ffnen und Sich-schlieBen einer Zelle. Man
versteht die japanische Kunst, auch die Keramik erst, wenn man gewahrt und
versteht, woher diese kulturellen Stréme riumlich kommen, wo sie in Japan
selbst auftreffen und wohin sie von da aus innerhalb des Landes weiter-
stromen. Man begreift die Dinge vollends erst, wenn man sieht, wie alle
diese Stréme Lebensopfer bedeuten und wie ein jedes Hinausgreifen iiber
die eigene Inselzelle hinaus Wagnis des Lebens ist, auch wenn hiiben und
driiben die Zelle nicht lebensbedrohlich gesperrt ist. Schon die Fahrt zur
See nach dem Festland, nach Korea, war keine reine Freude, dieses grelle
Gelbe Meer, winters voller Stiirme, sommers von Taifunen gefdhrdet.

Die geschichtlichen Annalen sind reich an Daten, die uns in fortlaufender
Folge den Verkehr mit Korea und dieses Heriiberstromen der Kultur, auch
der Keramik, von dort vor Augen fiihren. Es bestehen bis auf den heutigen
Tag Kaiserin-Jingli-Reminiszenzen, so zunichst in dem Korea nachstlie-
genden Landstrich der Hauptinsel, dem alten Land Sud, dann aber vor allem
in dem weiter stidlich auf Kyfishi gelegenen Keramik-Land kat‘exochen:
Hizen, Mehr und mehr tritt Korea jedoch gegeniiber den immer méchtiger
aufkommenden siidlichen chinesischen Dynastien und Reichen der Wei,
Sui und Tang zuriick. Und nun reiht sich zum Wagnis der Seefahrt die
miihselig-anstrengende und auch riskante Landreise von Korea stidwirts
bis in das jeweilige Residenz-Zentrum dieser Reiche. Doch auch damit mehrt
sich die Kenntnis von Meer und Wind und Gegend, Schiffsbau und Seefahrt

71



entwidkelt sich, man beginnt bald kiihn die direkte Fahrt nach Mittel- und
Stidchina, Eine Fahrt, auf welche die chinesische Welt noch immer wie mit
Augen starrt, ist die der beiden GroBmeister Kobs und Dengyd, die als
Begriinder der Shingon- bzw. der Tendai-Richtung am Eingang des Japa-
nisch-Buddhistischen stehen.

Was die beiden GroBmeister mit sich nehmen aus dem Ausland China,
das ist eine ganze Welt; insbesondere Kobo, aus Fiirstenadel stammend,
dem Volk tief verbunden, ergreift aus innerstem Interesse alles, was Land
und Volk fordert, was heilt und hilft; er ist der Arzt, ist der Quellen- und
Steinkundige, der Landwirt, der Ahn der Allgemeinschule, der Techniker
der Kiinste und Gewerbe; Bibliotheken, Berge von Material nimmt er auf
die Riickreise zuriick.

Aus dem bisher Gesagten ist leicht zu verstehen, wo in Japan sich die
groBen kulturellen Stréme entwickeln, wo sie sich zu Stauseen verdichten,
wo also auch das Wunder der hohen Keramik ehestens erblitht und sich
zu immer hoheren Schépfungen entwickelt: es ist die Westflanke Japans,
die Kyfishu-Kiiste, die schon erwéhnten Lander Hizen und Satsuma. Dies ist
die erste, die geographische Gegebenheit. Die zweite ist historisch, politisch:
die Mitte Japans. Denn dieser Organismus Japan wéchst durch die Jahrhun-
derte mit einer RegelméBigkeit ohnegleichen, aus seiner naturgegebenen
Yamato-Zentralzelle, der Gegend Nara-Kyodto-Osaka empor; alles, von
welcher Ferne auch, stromt dorthin als zu dem heiligen Altar und wird von
dort aus nach allen Seiten hin wieder weiterdirigiert. Die Edo-T6ky6-Gegend
ist lange Zeit fern und unbekannt. Der nach Norden, bzw. Nordosten auf-
ragende groBe Halbteil der japanischen Hauptinsel ist die lingste Zeit Kolo-
nialgebiet; es sind hier nur stellenweise die Daimy®, welche in der Tokugawa-
Zeit, schon ziemlich auBer Machtkurs gesetzt, zum héfischen Privatvergniigen
ihr o-niwa-yaki, ihren ,Hof-Brand* haben. In Hokkaids vollends ist vor der
Meiji-Zeit iiberhaupt nichts an Keramik, es sei denn die ldngst verschollene
primitiver Zeiten, ja anderer Rasse, wovon man sich in Mythen erzéhlt und
hie und dort Scherben aus dem Boden hebt.

Bei alledem vergesse man, aus der Zelle der groBen Welt, aus dem Aus-
land China-Korea, zurlickgekommen, nicht, daB in dem Inselland J apan selbst
Zelle an Zelle in typischer Wabenstruktur liegt, und daB zeitenweise diese
Zellensich zwar gegeneinander freundlich 6ffnen, mitteilend und austauschend
werden, daB aber wieder und wieder, fiir lange Zeit, diese und jene Zelle
sich aufs energischste abschlieBt, bei Todesstrafe verbietet, irgend etwas
ins ,Ausland”, eine andere Zelle zu verraten, andererseits aber heimlich
in jene sich ebenso streng hiitende und abschlieBende andere Zelle listige
Eindringlinge sendet, die versuchen, auf irgend nur mégliche Weise dortige
»Kunst” und Kenntnis zu erkunden.

Immer wieder aber héren wir bei solchen zu irgendeiner beriihmten
Keramikstdtte aus fremden Gebieten her Eingedrungenen, wie schwer es
sei, irgend etwas in Erfahrung zu bringen. Fast sagenhaft werden die Dinge,
so daB die Geschichtsforscher hernach Miihe haben, die Wirklichkeit her-

72

auszufinden und begreiflicherweise dazu neigen, alles erst einmal anzu-
zweifeln. Aber es werden, wie wieder und wieder erzahlt wird, mithsam und
gefahrvoll umstéandlich solche Kenntnisse anderer Zellen doch errungen.
Da schuftet, erzéhlt man, der beriihmte Soundso lange Jahre, miiht sich in
allen méglichen Knechtsstellungen und erfihrt doch nichts. Wieder ein
anderer muB den eigenen Namen aufgeben, damit gewissermaBen die
Ahnenreihe seines eigenen Geschlechts enden, und sich iiber dem FluB
in ein anderes Dorf und Geschlecht adoptieren lassen, weil er iiber der
FluBgrenzscheide driiben auf dem anderen Ufer die vorziigliche Tonerde
entdeckt hat, die Leute driiben aber jedem Auswirtigen tédliche Feindschaft
entgegensetzen. Der Urheber des Fukai-yaki (Land Ugo), Yamagata Yasobei
etwa, muBte sich solcherweise von Oishi Chobei in Fukai adoptieren lassen.

In den Zeiten des wachsenden Partikularismus versuchen die groBen und
kleinen japanischen Lehnsherren unter allen nur moglichen Versprechungen
Experten anderer Daimyate in ihr Gebiet zu locken, wie es ja auch bei uns
in den Zeiten des Porzellantaumels die Fiirsten und Kleinfiirsten den Geld-
machern, Arkanisten und Porzellankiinstlern gegeniiber taten. Sie gewihr-
ten ihnen Fron- und Steuerfreiheit, erhoben sie in den Ritterstand, versahen
sie mit Gefolge, gewdhrten reichlich Unterhalt, lockten sie mit héherer,
womdglich mit phantastisch hoher Gage. So gewéahrt der Daimyd Hosokawa
Etchti-no-kami aus dem Lande Buzen (Kytishii) die Arbeiten des aus Korea
gekommenen Kiinstlers Sonkai, der 1592 nach Karatsu, Land Hizen, gekom-
men ist, er bewundert seine Kunst so sehr, daB er den Mann unbedingt in
seinem Lande haben will, mag dieser sich dann auch von seinen Sohnen
trennen miissen. Durch Erlasse bestimmt er ihm Unterhalt fiir 5 Personen,
15 koku Reis, auBerdem zwei weitere koku Getreide, Anderung des Namens
in Agano Kiz6 Takakuni, was als Ritterehrung aufzufassen ist, iber 70 kerai
(Vasallen), Gefolge bei Besuch der Kinder, Erlaubnis zu Pferd zu reisen (was
den Rittern vorbehalten war), Futter fiir die Tiere, ferner die hohe Ehrung,
daB, wenn der Fiirst von seiner regelmaBigen Edo-Reise zuriickkehre, Sonkai
mit entsprechendem Gefolge und natiirlich kostenfrei dem Fiirsten nach
Kyoto-Osaka entgegenkommen darf. Kein Wunder, daB der Kiinstier das
AuBerste tat, den in ihn gesetzten Erwartungen zu entsprechen. Dies ist der
Ursprung der Agano-Keramik, sie steht zunichst Alt-Satsuma nahe; die
Tee-Keramik hat Seto-Art. Oft konnte der Fiirst, trotz dieser Abschliefung
der Lénder, auf freundschaftlichem Wege, durch Verwandtschafts- oder gute
politische Beziehungen Fachkenntnisse und Produktionsgeheimnisse anderer
Daimyate erlangen, einen Fachmann ,leihen” oder aus dem eigenen Gebiete
jemanden unter fachménnischen Leuten driiben brennen lassen. So vermochte
der in Nakamura (Land Iwaki) residierende Burgherr Séma Yoshitane bei
seinem Besuch in Ky6to zu erreichen, daB sein Gefolgsmann Tashino Gonei-
mon von dem berithmten Meister Nonomura Ninsei in Kyato lernte. Sieben
Jahre lernte derselbe dort, bis nichts mehr zu lernen war, Er schuf, zuriickge-
kehrt, das berithmte S6ma-yaki, das dann fiir den Hof, fiir Fiirstengeschenke
und Gegengeschenke bestimmt war und dessen Marktverkauf aufgrund eines
Erlasses aus dem Jahre 1623 verboten war. Ferner gab es auch in Japan
unruhige, nicht seBhafte, wandernde Kiinstler.

73



Es ist fiir den Schauenden erregend zu sehen, wie die groBe Festlandkultur
in immer neuen Stufen — Wei, Sui, Tang — heranwuchs, auf das jugendliche
Japan traf, sich an dessen Westflanke reich entfaltete, aber auch nach Japans
Mitte in Yamato-Heian weitergeleitet wurde, und dort auf jungfraulichen,

dieser Mitte zu! Fast sagenhafte Volksgestalten tauchen da auch in der
Keramik auf und sind doch andererseits geschichtlich klar bestimmt,

Gyogi Bosatsu (670—746), wahrlich eine Gestalt, die das Volk nie und
nimmer vergiBt, war Techniker und Praktiker; vom Volke, von unten aus
gesehen, war er der groBe Helfer und Freund des Volkes; von oben, von der
Héhe der Kultur aus betrachtet, war er es, der in der madchtig aufbliihenden
Nara-Zeit alles, was an Konnen und Technik vom Tang-Reiche nach Japan
heriiberkam, lebendig, selbstindig aufgriff und in die Tat umsetzte. Von
noch héherer Warte aus, ist er wahrhaftig ein bosatsu, ein Bodhisattva, also

Schule durchforscht, Aber danach wurde sein Leben wieder Dienst, grund-
legender Werkdienst, wie ihn ja auch der Name kundtat, mit dem er in der
Nachwelt fortlebt: gyo .gehen*, ,wandern®, » Wandel* und auch «Tat", ,gute
Werke*, gi, bzw. ki »grundlegend”, Er ist iberall, kommt iiberall hin, wo
Not ist, er baute Briicken, legte Ddmme an, wie sie bei den plétzlich riesenhaft
anschwellenden Fliissen in Japan oft dringend erforderlich werden; er ent-
wdsserte Siimpfe, legte PaBstraBen durch bisher ungangbares Gebirge, schuf
Werkzeuge und Gerite, Wie sollte der im uralten Topferland Geborene sich
nicht auch mit Keramik befassen? Als Auffalligstes, Wichtigstes an Gyogi
erscheint den Spéteren gerade sein keramisches Schaffen, er ist die erste
sichtbare Gestalt der Keramik, erscheint als Ahn derselben, soll Japan die

menschluB zu dauernder Leistung. Zu verwundern wire nicht, wenn sich
heute bis auf Gysgi zurtickgehend Topferstammbaume fanden. Geschichtlich
aber mag man Gyogi's Bedeutung auch daran erkennen, daB Shomu-Tennd,
(724—749), der groBe Tenns der Nara-Zeit, ihn zum daisoj6 (,Erzbischof”)

74




Séma-yaki (Vgl. S.73)




Man kénnte auch sagen: alles, mit Ausnahme von Bizen, und heute vorhan-
denem Material zufolge Echizen, zentriert um Owari. 600 alte Ofen hat man
dort allein an einem die Chiba-Halbinsel durchlaufenden 50—60 m hohen
Hiigelzug entdeckt. Keinen gréBeren Ruhm hat diese Keramik, als da# sie in
Art und Urpracht dem Stern unter all diesen Sternen, ndmlich Seto (genauer
Alt-Seto) nahesteht und daB sie sich woméglich auf den groBen T6jirs, den
Ahn und Griinder der Seto-Keramik, zuriickfiihren 148t. Vor allen Tokonabe
tut dieses — ob mit Recht ist unsicher. Onisar Ringord, der Keramik-Histori-
ker, setzt Tokonabe's Anfang in die Ara Tenshd (1573—92), also recht spat.
Alt-Tokonabe (teebraun, gelb, spéter als mayaki schwarz) hat etwas stark
Urspriingliches, fast Grobférmiges, es steht wie Alt-Shigaraki dem Alt-Seto
nahe, das freilich allen den Rang ablauft.

Owari, eine der fruchtbarsten Stétten der Sue-Produktion, ist es auch, welche
die schon friih, im 9. Jahrhundert, von dem Kontinent her {iberkommene
Kunst des Seladon iibernimmt und pflegt, so daB Owari-seiji (Owari-Seladon)
ein fester Begriff wird. Diese Seladon-Kunst findet dann vor allem in Seto
ihre Fortentwicklung. Das Shigara-yaki im Land Omi, in Shigara-machi und
den Dérfern Tarao, Asamiya, Ohara fiihrt seinen Anfang bis in die Ara
Kéan (1278-88) zuriick (zunéchst grob, Gebrauchstépfe zur Saataufbewahrung,
gelbbraun, gelb, rot, spiter mit leicht grinen Glasurstreifen). Eigentliche
Bedeutung gewann diese Keramik, als groBe Teemeister sie bevorzugten, so
elwa Shod, in der Ara Eisho (1504—1520), RikyQ in der Ara Tenshd
(1573—1592), daher Shoa- bzw., Rikyt-Shigaraki genannt, beide sind erdhaft,
erstere ist schwarz, dunkel, dickwandig, letztere rétlich und diinnwandig.
Das so hochgeschitzte Shigaraki-yaki hat, je nach Zeit und Meister, sehr
viele Arten, und Verschiedenheiten, bald ist es kastanienbraun, dem
Imbe-yaki von Bizen ahnlich, bald unter schwachem Feuer gebrannt und
mit herausragenden Steinchen oder Sandkérnern, bald teilweise stark ge-
brannt und weiBlich, wéhrend ein anderer Teil des GefdBes schwach gebrannt
und rétlich braun ist,

GroBen Ruf erlangte in der Omi-Keramik auch Zeze, wo der die Teekunst
liebende Daimyé Ishikawa in der Ara Kwanei (1624—44) eigens fiir sich nach
den Anweisungen des groBen Teemeisters Kobori Enshii (1579—1647) und z. T.
auch Honami Kégetsu (1557—1637) Tee-Keramik herstellen lieB. Dergleichen
kam aber mit dem Tode des Daimy® zu Ende: daher sind die Stiicke selten.
Seto wahrlich ist der Urstern. Der Begriinder T6jird, mit vollem Namen
Katd Shir6zaemon, wird mit Recht der «Vater der japanischen Topferei”
genannt. Gefestigt durch Gydgi, weitergeleitet durch Kibi no Makibi und
verwandte Gestalten, klimmt die japanische Tépferkunst auf der Hoéhe des
Mittelalters zu einer solchen Stufe empor, daB sie wie der Anfang japa-
nischer Topferei iiberhaupt erscheint. Und charakteristisch genug, geschieht
dies in enger Verbindung mit dem Kontinent; T3jiro wagte die ungeheure
Fahrt; er arbeitete, nachdem er zuvor schon fast allerorts japanischer Kera-
mik nachgespiirt hatte, Jahre lang in chinesischen Werkstatten. Was Tojird
nach seiner Riickkehr in Seto begriindete, ist derart, daB in der Folge in

76

Japan Keramik, keramische Waren aller Art Seto-mono (,Ding aus Seto*
heiBen. Jeder irdene Topf, jedes Porzellan ist Seto-mono — bis man spiter,
als Karatsu in Westjapan stark hervortrat, auch Karatsu-mono (.Ding aus
Karatsu”) sagte. — Dabei reichte die Topferei in Seto und Umgegend wohl
ziemlich weit zuriick. Spuren weisen auf das Jahr 815 oder wenigstens 905.
Was Tojiré vor seiner China-Fahrt in Seto fertigte, war noch nicht das Neue,
GroBe, das er danach schuf: Es war noch lange kein Porzellan. Es war mit den
herrlichen Keramiken der neueren Zeit (etwa ab 1600), ihren gesteigerten
Formen, blithenden Farben und erstaunlich vollendeten Bildern nicht zu
vergleichen. Es gibt abendlindische Autoritdten, welche iiber dies Tojira-
Geschaffene, das sog. Alt-Seto, kurzerhand hinwegggehen (ebenso wie iiber
Alt-Karatsu); Kunst ist ihnen das nicht; «they are entirely devoid of artistic
interest. They are rudely formed of earthenware or stoneware, wholly or
partially glazed, and when ornamented the design of the crudest descrip-
tion.” (Bower). Aber wie kommt es, daB diese Keramikstiicke von einem
Volke mit so hohem Kunst- und Schénheitsgefiihl wie dem japanischen der-
mafen geschdtzt, ganze Vermégen hingegeben werden, um auch nur ein ein-
ziges solches Stiick zu besitzen? Diese Alt-Seto-GefiBe mit ihrer kraft- und
glanzvollen braunen oder schwarzen oder, seit dem zweiten Meister, gelben
Glasur sprachen unmittelbar und stark an. Die Farben, sowohl des oft offen-
gelassenen Scherbens wie auch der Unter- und Uberglasur, sind gewisser-
maben die Farben der Natur des erwachenden J ahres, von Februar und
Mirz, verglichen mit dem vollen Maien- und Sommer-Bliitenblust spéterer
Keramik.

Es sind nicht nur die Materialien und Farben, die diese Friihkraft zeigen,
sondern vor allem auch die Formen und Gestalten, die zumal fiir den japa-
nischen Betrachter und Kenner zur Bewunderung hinreiBen. Haben wir schon
in dem bereits erwdhnten Engi-shiki eine Reihe von iber zwanzig Formen
aufgezeichnet erhalten, welche damals, wenn auch rudimentdr, zustande
gebracht wurden, so tritt uns jetzt eine wahre Fiille von Formen und Gestal-
ten entgegen. Forscher, die den kontinuierlichen EinfluB besonders zu beach-
ten pflegen, weisen hier auf die Parallelitit mit Siid-Sung und Yiian (1127—
1392) sowie auf das Seladon der koreanischen Korai-Periode (918—1392) hin;
viele der Japan-GefdBe jener Zeit stammen regelrecht von dort, oft fallt die
Unterscheidung zwischen den improvisierten und einheimisch japanischen
GefdBlen duBerst schwer, doch in vielen Féllen erweist sich die japanische
Bemeisterung und vollkommene, innere Aneignung des Fremden, Besonders
bestaunt wird auch die Vielfalt des verhéltnismédBig einfachen Dekors und
seiner nach chinesischer Art eingeschnittenen oder in koreanischer Weise
eingelegten Muster: Lotus-, Chrysanthemum-Arabesken bzw. Bliten, Pédonie,
Weide, Fohre, Pflaumenbliite, Fische,

Das in der Ara Kanbun (1661—72) erschienene Chaki-bengyokushi allein
zédhlt an cha-ire (Tee-Behiltnissen) 59 verschiedene Gestaltungen von Alt-
Seto auf; sie alle sind unter sich verschieden, haben andere Formen, Vari-
ationen des Scherbens der Glasuren und der Zeichnung, und sie haben fest-
stehende Namen, unter denen sie bekannt und dem Sammler hochwert sind.

77



Es handelt sich dabei um die Schopfungen der vier ersten Seto-Meister, die
erste bis vierte Generation, die alle den Namen Tojiro fithren. Und kehrt die
gleiche Form bei verschiedenen Meistern auch wieder, so ist doch das ein-
zelne Werk so hoch wie ein Einzelkunstwerk der Plastik geschatzt,

Wasist es, das diesen Ort Seto zu solcher Urstétte der Keramik macht? Wieso
bleibt To6jird, nachdem er die fritheren japanischen Keramikwerkstétten,
auch Karatsu, durch- und abgesucht und in kithner Fahrt und jahrelanger
China-Arbeit das chinesische Kénnen erworben — gerade in Seto, im Land
Owari hingen? Warum entwickelte sich gerade dort die groBe Manufaktur,
die mit den Zeitaltern fort und fort wuchs und noch heute bedeutend ist?
— Die Antwort lautet vor allem: der Boden. Nach der Tradition hat T6jird,
der Ahn, nachdem er schon vor seiner China-Fahrt allerorts gesucht und
gelernt hatte, nach seiner Riickkehr unermiidlich an ungezéahlten Stitten ge-
fahndet, um ein dem chinesischen Material gleiches oder méglichst dhnliches
Material aufzutreiben; und hier in Seto fand er es. Andere Griinde wie
glnstige Verkehrsverbindung, Fiirstenschutz mégen ihn mit bestimmt
haben, in Seto zu bleiben. Und Generation an Generation wuchs dann sein
Stammbaum durch die Jahrhunderte bis in die unmittelbare Gegenwart, und
neben Sohn, Enkel und Urenkel sind es gerade die Nachfahren in aller-
neuester Zeit, die Seto vollends groB und beriithmt gemacht haben. Der bedeu-
tendste Grund der groBen Seto-Keramik ist freilich der geniale Ahn und
Meister selbst. Zwei Stréme von Traditionen bilden sich, die von ihm wissen
und erziihlen. Der eine sind die Teemeister, und aus dem, was sich iiber Tojird
unter ihnen verbreitet, entsteht in der Ara Bunroku (1592—95) der Bericht
Besshd von Kichibei. Der andere Strom ist, was die Topfermeister von Seto
und Umgegend tradieren; es haben sich da nach den ersten vier Meistern
verschiedene Linien gebildet, und jede will den Ahn fiir sich beanspruchen.

Von der Ara Jokyd (1684—88) bis hin zu Kwansei (1789—1801) entstehen
tiber ihn zahlreiche Schriften, Bedenkt man, wie unkritisch, unbekiimmert
cinstens oft erzihlt worden ist, nimmt es nicht wunder, daB man seinen
Stammbaum bis in die Gotterzeit, auf den obersten zentralen Gott zuriick-
fihrt, und weiterhin den Meister aus der nichst dem Tennd-Geschlecht
bedeutendsten Familie der Fujiwara sein 1aBt. Nur zu natiirlich ist es, daB
Seto spiiter Ahn und Geschlecht als aus dem Lande Owari stammend ansetzte,
;ndauneiu war die Verbindung mit Yamato betont, woher T6jirds GroBvater

am; starke Tradition verbindet besonders seine Mutter als aus dem Ge-

schlechte Taira mit der Hauptstadt-
-Gegend und 1a jird
Land Yamashiro, geboren sein, b st o

An die reich
in Seto heri;h;;edmd' Generationen bis in die neueste Zeit fortgesetzte,

in Arita-, Nabeshima-, Satsuma-Keramik o wuu;ddla zu jener uns hernach

Stufe fihren erbar entgegentretenden
da die Malerei in ihrer ganzen Macht und Fiille in die Keramik

panischer Keramik sind jene Stiicke, oft nur

Shino-yaki (Vgl. S. 78)



Scherben, gar wohl bekannt, die meist ein auf milchig-weiBem Grunde
tusch-skizzenartiges ,Bild* (jap. e) schmiickt. E-Oribe, E-Shino, E-Zeto und
dann aus dem westlichen Karatsu, zu dem das neu chronologisch von Seto
aus der Weg fiihrt: E-Karatsu.

In Kyushd entwidkelt sich im Laufe der Zeiten jene japanische Keramik,
die weit iiber alles, auch iiber Seto, ging, und die in vielfédltigen herrlichen
Variierungen dem Abendlande als die japanische Keramik bekannt ist und
von ihm bewundert wird. — Die herrschende und auch von abendlandischen
Autoritaten gegebene Auffassung ist, daB diese neuere Keramik dem Korea-
Siegeszug von Toyotomi Hideyoshi 1592 ihre Entstehung und ihren Auf-
schwung verdankt. Wie berichtet wird, gebot Hideyoshi, der groBe Einiger
Japans, aus bauerlicher Herkunft, mit praktischem Blick begabt, allen Vasal-
len und Heerfiithrern, aus Korea Topfer-Experten und Material nach Japan
mitzunehmen. Und so kam es, wie es heifit, zu dem groBen Aufschwung, zu
der sogar Seto iiberragenden Keramik,

Man blicke nun aber einmal auf die Karte. In dem nordwaérts gerichteten
Teil ist die einzige eigentliche Stadt: Karatsu im Lande Hizen — Kara, im
Japanischen Bezeichnung fiir China, geschrieben mit dem Zeichen Tang (also
China der Tang-Dynastie), tsu ,Féhrde*, wo die Schiffe anlaufen und sich
scharen, Dies also war der groBe Hafen, zu dem alles vom groBen Festlande
heriiberstrémte, und von dem aus die Schiffe auch ausfuhren. Alt-Karatsu
steht Alt-Seto eigentiimlich nahe — uralte Keramik-Traditionen haften auch
hier, sie gehen fort durch die Zeiten, und so kam es, daB in diesem West-
Japan-Teil Keramik kurzweg Karalsu-mono (+Karatsu-Ding*) genannt wur-
de. Remineszenzen dltester Kontinent-Fahrten weben um Karatsu; von hier
fuhr Jinga Kogo, die Eroberin Koreas, aus, begleitet von ihrem Kanzler und
Hauptbeistand, Takeuchi no Sukune. Sie hatte demselben Weisung gegeben,
von jedem der drei koreanischen Kan-Reiche, gegen welche die Unterneh-
mung gerichtet war, je einen Prinzen als Geisel mitzunehmen. Takeuchi
siedelte sie in Sashi (heute Prifektur Saga, Higashi-Matsuura-gun) an, was
sich dort in Lokalnamen erhielt. So kehrt der Name des Prinzen aus dem
Reich Korai in dem Dorfnamen Koju Kanja wieder. Dieser Prinz betdtigte
sich in Keramik, es entstand eine Topferei mit einem Brennofen, der als
Kojiro-Ofen bekannt war. Das namhafte Topfergeschlecht Nakasato von
Karatsu setzte bis auf den heutigen Tag des Prinzen Stammbaum fort. So
gewann hier Keramik festen Boden.

Wie Owari-Seto war Karatsu frith eine Stitte der Sue-Produktion. Lange
blieb es hinter Seto zuriick; erst spdt, gegen Ende des japanischen Mittel-
alters, entwickelte es Glasur-Keramik, und zwar in gewisser Verbindung mit
dem Festland, zundchst mit Korea, dann mit China,

Karatsu nahm von allem Anfang an die von Korea herkommenden Stréome
auf, die frithen unter Jing6 und endlich auch den groBen Impuls der Korea-
Expedition Hideyoshi's. Die weitere Folge war, daB die Karatsu-Keramik bis
in die neueste Zeit gern und wie nirgendwo sonst in Japan einen der Korea-
Keramik verwandten Charakter besitzt. Dieser besteht nicht in dem Zarten

79




und gleichsam Schwebend-Gelésten des Japanischen, nicht in dem Monu-
mentalen, Festland-GroBen des Chinesischen, hier herrscht ein anderes Gesetz
der MaBie, streng und herb und doch mit Ziigen von Zierlichkeit und Flink-
heit. — Die koreanischen Meister, die man mit heriiber brachte, schufen
zundchst koreanisch weiter, sie verwendeten koreanisches Material, alles
und jedes war koreanisch, hi-bakari ,nur das Feuer" (zum Brennen) nicht,
weswegen diese japanischen Keramikstiicke kurzweqg als hibakari bezeich-
net wurden und von Korea-Keramik kaum zu unterscheiden sind.

DaB Karatsu trotz der maritimen Auslandsverbindung doch so lange hinter
Seto, Shino und Oribe zuriickblieb, hat seinen Grund darin, daB sich die
Kultur in hohem MaBe auf die Hauptstadt konzentrierte und die Nachfrage
nach dem fiir den Teekult unentbehrlichen TeegefdBen vom nahen Seto her
am besten entsprochen werden konnte. Der Vorzug von Karatsu lag dem-
gegeniiber aber bald darin, daB es gegeniiber dem dort gebrauchlichen
iria-gama, einer Art Einzel-Brennofen, vom Kontinent heriiber die groBe
Neuerung des viele Ofen aneinanderreihenden nobori-gama tibernahm, so-
wie das Feuermaterial rationalisierte und dadurch die Produktion zu erhhen
vermochte. Dazu kam, daBl man das ,Bild" immer mehr pflegte und Karatsu
allerneueste Ideen aus China und Korea viel direkter als Seto anbieten
konnte. Dank des starken japanischen Schiffsverkehrs nach Siidostasien und
Indonesien stellten sich auch von dort Motive ein. Und bald kam man mit
den wie aus einer anderen Welt herabgestiegenen Barbaren des Westens
in Kontakt und stellte sie in all ihrer unerhérten Fremdheit samt ihrer
Schrift, ihren Geréten auf kostbaren Platten und Schiisseln keramisch zur
Schau. Karatsu und mit ihm Kydshi iibernahm hierbei die Fiihrung.

Es entwickelte sich im Land Hizen, zunédchst um die Stadt Karatsu herum,
dann, durch die Fundstdtten des Materials bedingt in Ringen ausgreifend,
weiter und weiter siidwirts gehend, die Keramik-Produktion in solcher
Fiille, daB man sagen konnte, es habe in jenem nordlichen Teil von Kyiishii
bald keinen Ort mehr ohne Keramik-Manufaktur gegeben. Eine Spezialkarte
der Gegend zeigt iiber 180 namhafte Keramikplétze. Insbesondere aber trat
bald der verhéltnismaBig kleine Ort Arita hervor, und dies vor allem durch
die Bemiihungen und die Protektion des dort residierenden Geschlechtes
Nabeshima, welche fiir ihren Hof zum Zweck fiirstlicher Geschenke eine
exklusive, schénheitshohe Keramik pflegten, damit aber auch zur Hebung
der Finanzen die Erzeugung von Ausfuhrware férderten. Politische Konstel-
lationen brachten es mit sich, daB Karatsu unter Daimy6-Wechsel litt, wah-
rend die Nabeshima in Arita weiter herrschten,

Und wie es oft geschieht, den Namen iibernimmt am Ende ein Ort, der gar
nicht der eigentlich produktiv Schaffende ist. Imari, Hafen und Bucht, siid-
westwirts gerichtet, gewann bei dem wechselnden Verkehr mit China, vor
allem mit dem siidlichen China, an Bedeutung, Karatsu und Koreafahrt hin-
gegen traten zuriick. Imari wurde Versandort, die Imari-Leute besorgten das
Geschéft. Wer immer im Land Hizen Keramik produzierte, brachte seine
Sachen, meist zu bestimmten Zeiten, nach Imari. Dort war der groBe Markt,
dort wurde gekauft, verkauft und verschickt. Und so bedeutungsvoll wurde

80

dieser Markt, daB man nach ihm, vor allem im Auslande, die produzierten
Waren benannte. Denn die Beziehungen gingen von Imari aus nicht nur
tiberall hin ins japanische Inland und nach China, sondern ebenso nach
Indonesien, den Philippinen und, durch die in Formosa eindringenden
WeiBen, bald genug nach Europa.

Der auBerordentliche Aufschwung und die einzigartige Bedeutung Arita's
griindeten nicht zuletzt darin, daB hier zu einer Zeit, da Europa Porzellan
noch nicht kannte, das erste japanische Porzellan gewonnen wurde, und daB
von hier aus Stréme von Porzellan ins Ausland gingen. Alte Tradition spricht
davon, daB Shonzui, auch Gord-dayu genannt, die Fahrt nach China unter-
nommen, dort die Herstellung von Porzellan erlernt und hierauf dessen
Produktion in Hizen begonnen habe.

Doch bleibt hier manches noch zu untersuchen. Einige Forscher halten
Shonzui fiir einen Chinesen der Ming-Zeit, der Gord unterwiesen hat, — Die
entscheidende Tat geschah jedenfalls durch Risampei (gest. 1652); er ent-
deckte bei Arita das notige Material, und er war es, der erstmals in der Ara
Kwan'ei (1624—44) das weiBe Porzellan herstellte. Damals wimmelte es in
Arita und Umgegend von Gliickssuchern, Ronin (Umherschweifenden)-,Kera-
mikern“, Von nah und fern, besonders von Osaka kamen sie, bauten Brenn-
ofen, schlugen Holz, verbrauchten Material. Solchen ,Keramikern® wurde im
Jahre 1634 durch ein strenges ,Keramik-Regulativ* des Daimyd das Hand-
werk gelegt, und nur einem Stamm von Korea-Experten wurde Keramik
gestattet, sowie einigen wenigen anderen, welche nachweislich schon lange

damit redlich befaBt waren. Risampei erhielt die Aufsicht dariiber. Es waren
insgesamt 130 Tépfer-Héduser.

Hohe und Vollendung erlangt diese Keramik durch Sakaida Kakiemon
(1596—1666), den ersten dieses Namens. Durch Takahara Goroshichi, einen
liber Shii-no-mine nach Nangawara gekommenen Osaka-Rénin, lernte Kakie-
mon zuerst die Vervollkommnung des Porzellans und jener war es auch,
durch den die offizielle Manufaktur des Nabeshima-Daimyats in Okochi
bei Arita den Anfang nahm. In den Kwanbun-Jahren (1661—73) geschah dann
deren Verlegung nach Nangawara-yama zu Kakiemon's Manufaktur; in der
Empg-Ara (1673—81) wurde sie nach Okdchi zuriickverlegt. Goroshichi war
Christ, fiel in Ungnade, entwich nach Chikuzen. Kakiemon bemiihte sich,
durch Verbindung mit Toshima Tokueimon weiter, einen Keramik-Héandler,
welcher ihm mitteilte, was er von dem nach Nagasaki gekommenen Chinesen
Chou Chen-kuan vernommen hatte, Es handelte sich dabei vor allem um das
bis dahin nur unvollkommen bekannte Geheimnis des Schmelzdekors.
Kakiemon versuchte in dieser Weise zu produzieren, es miflang ihm jedoch,
und so machte er sich an jenen Chinesen selbst heran und suchte diesen zu
voller Mitteilung zu bewegen. Der Chinese aber gab das Letzte seines
Geheimverfahrens nicht preis. Kakiemon verband sich nun mit dem in
Keramik-Techniken wohlbewanderten Gosu Gombei und erreichte, nach
immer neuen Experimenten das sog. aka-e ,Rot-Bild" (Figuren, Muster in
Rot) und spédter den Gold und Silber verwendeten sog. Brokatstil. — Die
Farben waren anfangs nur Rot, Griin und mattes Unterglasur-Blau.

81



Das spéter so genannte Nabeshima-yaki beschrinkt sich grundsitzlich auf
die drei Farben Rot, Griin, Gelb, nur selten tritt Violett und Schwarz hinzu.
Die Auslandsware ist reich, ja iiberreich dekoriert. Die Pracht der Tsing-
Dynastie-Keramik erwies sich in der Folge von starkem EinfluB; doch war
das fiir den einheimischen Markt bestimmte Porzellan immer frei von Uber-
ladenheit. Das vom chinesischen Schonheitsempfinden geforderte WeiB des
Bildes, das Unendliche, Freie des Raumes blieb auch dann, wenn die Kunst
des Dekors iiber die spirlichen Zeichnungen der Anfangszeit weit fortge-
schritten und das Porzellan Hausgebrauchsware der mittleren und héheren
Gesellschaftsschichten in Japan geworden war.

Das aus der offiziellen fiirstlichen Manufaktur hervorgehende sog.
Nabeshima-yaki bzw. das Farben-Nabeshima (iro-Nabeshima) ist hochste
plastische Kunst, einzig fiir Fiirsten und héchste Herrschaften bestimmt,
weshalb auch diese Manufaktur den Name Odégu-yama (,Berg der erlauch-
ten Dinge“) fiihrte. Alles war hier mit &uBerster Sorgfalt und Sachlichkeit
geschaffen, werkgerecht, meisterlich, wurde in den verschiedenen Stadien
der Herstellung und Dekorierung immer wieder gepriift, doch wirkte es bei
alledem doch nicht starr oder unlebendig. Die ganze japanische Empfindungs-
kraft fiir Schénheit, Grazie, yiigen gibt sich hier kund. Das chéwa daran, ein
Wort, das gewéhnlich mit dem heute flach gewordenen Wort ,Harmonie"
tibersetzt wird, die wundervolle Abstimmung von Material, Brand, GroBe,
Farbe aufeinander wird besonders bewundert. Es ist fiirstliche Représen-
tation im héchsten Sinne. Und bei aller Werksachlichkeit tbertrégt sich nun
hier in diese Keramik die Mannigfaltigkeit und GréBe der ostasiatischen,
speziell der japanischen Malerei. Man muB sie schauen, Bild an Bild, mit
Worten ist hier nichts getan. Dabei herrscht gerade bei dieser Nabeshima-
Keramik eine durchaus eigenstdndige Malerei: man hélt sich fern von den
so oft schablonenhaften .,Berg-Wasser-PaviIlon"-Landschaften. Man bevor-
zugt Bilder unmittelbar der Natur, Tiere, Blumen, Man zieht lebende bedeu-
tende Meister, und hier vor allem die der Kano-Richtung, zum Schaffen
heran. Kakiemon-Schépfungen sind Kleinodien der Welt-Keramik. Dabei
mag man auch in Rechenschaft bringen, daB auch die Kunst sich verwandelt,
Zeiten und Stile metamorphisieren, und so erleben wir mit den dem ersten
Kakiemon nachfolgenden Meistern, die alle sich Kakiemon nennen, Wand-
lungen, daB sich bis in unser J ahrhundert Epoche fiir Epoche daran erkennen
l14Bt.

Von dem Korea-Siegesfeldzug Hideyoshi's riickkehrend, brachte Shimazu
Yoshihiro, der Daimy5 von Satsuma, auf Hideyoshi's Anweisung 22 Tépfer-
familien, insgesamt 84 Personen, von Korea mit. Einige von ihnen starben
und es blieben 17 Familien, welche der Daimy® hier und dorthin in seinen
beiden Landen, Satsuma und Osumi, plazierte,

Das alte urspriingliche Satsuma-yaki ist wohl wesentlich anders, als wir
€s uns gewohnlich denken. Es sind die von dem japanischen Tee- und Zen-
Freund so sehr geschitzten schweren cha-ki (TeegefiBe, cha-wan, cha-ire).
Sie iibertreffen die von Alt-Bizen und selbst Alt-Seto; als Farben herrschen
Schwarz und Braun (amegusuri) vor. Daneben, schon frithe, hartgebrannte,
dick-glasierte Blumenvasen, Schalen, vor allem mit der eigentiimlichen

82



Arita-yaki (Vgl. S.81)



jakatsu, d.i. Schlangenhaut-Glasur mit Einsprengungen einer milchig-weiBen
Glasur, sodann in taihaku-yaki (»dick-weiB-Brand“), auch haku-kérai (“Weib-
Koreanisch”), ein eigenartig mattes WeiB der Glasur; aber auch Tee-Tassen,
und koro (Weihrauch-GefiBe) von derber, einfacher Art. Wie in Karatsu,
ist auch hier in Satsuma, was diese koreanischen Topfer in Japan schaffen und
lehren, durchaus koreanische Keramik, und zwar Mishima-Keramik der
koreanischen Yi-Dynastie; Paste, Glasur, Brennweise alles ist koreanisch;
nur das Feuer (hi-bakari) ist inldndisch japanisch. Vom Rein-Koreanischen
sind diese Erzeugnisse kaum zu scheiden; doch der Blick des Kenners
gewahrt, eigentiimlich genug, Charakter und Ausdruck eben dieser speziellen
Zeit,

Es ist eine ungeheure, in hohen Wogen gehende Zeit. Oda N obunaga (1534
—1582) hat in unzédhligen Schlachten und Siegen das in Teilherrschaften
zersplitterte Japan zu einen begonnen. Als er von seinem Untergebenen
Akechi Mitsuhide im Honndji-Tempel in Kyoto getotet wird, greift Nobu-
naga's treuer Vasall Toyotomi Hideyoshi ein und setzt das groBie Werk der
Einung fort.

Hochst eigentiimlich verbindet sich unter Ieyoshi Reich und Reichsge-
schehen mit Keramik, mit Kunst und Jjeglichem Schénheitsschaffen. Auch
Satsuma, dieses Edo am fernsten gelegene Land kann sich der Tokugawa-
Kontrolle nicht entziehen, jede kriegerische oder politische Opposition wire
von vornherein zum Scheitern verurteilt; der Satsuma-Daimyd muB den
Unpolitischen spielen. Und siehe, da kam die Keramik gerade recht. Betrach-
tet man Leben und Wirken des Satsuma-Daimy®d, des ersten wie das des
Sohnes, Enkels, wie iberhaupt seiner Nachfahren, so kénnte man auf den
Gedanken kommen, der Daimy3 habe kein dringenderes wichtigeres Geschift
gehabt als die Keramik. Jede Tasse, jede Schale, jedes wesentliche Stiick, das
in seinem Lande angefertigt wird, geht durch seine Hénde, sein Urteil; daher
rihren die heute so kostbaren, seltenen go-han-te-Teetassen (,Tassen der
erlaucht persénlichen Urteils-Produktion”), Die Manufaktur befindet sich
unmittelbar bei dem Daimyo-Sitz; verlegt der Herr Burg und SchloB, wird
alsbald am neuen Ort eine neue Manufaktur eréffnet, die alte, vordem
mdchtig aufgebliihte, verféllt woméglich. Das vielleicht Eigenartigste dabei
ist, wie sich all das dem Charakter des Daimyd bzw. der speziellen Zeit-
periode angleicht. Es ist, fiihrt Onisar aus, zweite Frihperiode nach jener
ersten vordem gekennzeichneten ,Friede® geworden; das Kriegerische,
Drangvolle, das Ausland- und Ferne-Streben wogt ab; Zarteres, Milderes
kommt nach und nach hervor; die GefiBe werden dinnwandiger, die Glasu-
ren leichter. Die Schépfungen von Tateno's Kanyu, von Yabei, Tahara
Jirozaemon trennen sich deutlich von dem Koreanischen, In der dritten
Frihperiode tritt mit kawanabe-yaki Yaichirs's deutlich das Echt-J apanische,
das sich in sich selbst gefunden, zutage. — Und es setzt nun im folgenden
gerade auch von Daimy®é-Seite ein Streben ohnegleichen ein, die Keramik
aufs Hochste zu erhéhen, alle anderen zu tbertreffen,

Tosa hingegen auf der Insel Shikoku, hinter steilem Bergwall, siidwérts
auf die See blickend, stark, trotzig und eigenbewuBt, hat die Kunst und so
auch die Keramik erst spét und dann nur schwach entwickelt. Tosa wie ganz

83



Shikoku, wo die vielfdltigen direkten Kontakte zum Kontinent Kyiishil
fehlten, kann sich in seinem Schénheitsschaffen nicht im entferntesten mit
Satsuma messen. Odo bei Kdchi, dem Daimyd-Sitz, hat erst durch Nonomura
Ninsei's Schiiler Shéhaku begonnen. Er war von dem Daimyd Yamanouchi
Tadayoshi gerufen worden. 1822 erfolgte die Verlegung nach Nosayama
siidlich des Schlosses.

Die Frithperiode in Kyiishii ist zunéchst besonders mit dem Schaffen der
Manufaktur Chésa (Ahiru-gun, Land Osumi) verkniipft, wohin der Daimyd
Yoshihiro im Jahre 1598 seinen SchloBsitz verlegt und die Errichtung einer
Manufaktur befohlen hatte. Die Produktion wird vor allem von dem Koreaner
Kinkai und den Seinen bestimmt, Er gewann héchstes Lob des Shogun, der
ihm den Namen Hashiyama verleiht und ihn nach Owari-Seto und Kyoto
reisen ldBt, woselbst Kinkai etwa fiinf Jahre verbringt, freilich ohne daB dies
die Art der Produktion beeinfluBt hitte. 1607 wurde SchloBsitz wie Manu-
faktur nach Kajiki (im selben Bezirk) verlegt und Chéosa verfiel. 1611 zog
sich Yoshihiro ins Privatleben zuriick, die Manufaktur befand sich seitdem
in Osato. In Kajiki wie in Osato entstanden unter Kinkai die gohante-Werke
(s. 0.). IThn unterstiitzte vor allem Hachin, der ebenfalls die Gunst des Shoguns
erlangte. 1619 starb Yoshihiro, 85 (84) Jahre alt. Nach seinem letzten Willen
befahl Iehisa, sein Sohn und Nachfolger, die Umsiedlung nach Tateno. Kinkai
mit seinen drei Séhnen gehorcht, und Kajiki und Osato, die beide Daimyo-
Manufakturen sind, verfallen. Doch entstanden in und bei dem Ort Kajiki
Manufakturen des Volkes. 1631 lieB Iehisa's Sohn durch den 2. Sohn Héchin's
namens Kouemon dort eine Brennerei legen und verlieh ihm den Namen
Yamamoto, wonach auch das Werk und seine Keramik bezeichnet wird. Eine
Zeitlang war es Daimyd-Manufaktur, wurde infolge schlechten Materials und
ausbleibender Fiirstengunst aber bald Volksmanufaktur mit Alltagsproduk-
tion. Wesentlich bedeutender ist hier ein anderes Volkswerk unter Koue-
mon'’s Sohn Wan(u)eimon, der 1664 nach Takasaki (Kajiki) ibersiedelt, dort
nur unzureichendes Material vorfindet, dann aber in der Nihe, in Oyamada,
gutes Material entdeckt, und da die weiBe Farbe fiir den Fiirsten vorbehalten
ist, Schwarz und Rotbraun brennt, sog. Drachentor-Amt-Keramik ry@monyji-
yaki (auch tatsumonji, dachimoji, Waneimon-, heute Oyamada-yaki). Es ist
dann besonders Wanueimon'’s Schiiler Kawahara Jusaeimon Taneyoshi, ge-
nannt Hoko, der alle japanischen Lande und deren Manufakturen besuchte
und durchforschte und nach seiner Riickkehr das sog. samehada-yaki schuf,
in Kajiki die Miroku-Manufaktur griindete und daselbst Porzellan herstellte,
Er ist einer der grofiten Férderer der Satsuma-Keramik, unermiidlich unter-
stiitzt von seinem gleichfalls bedeutenden Sohn Tanehara genannt Kiyusai.
— Auch hier sei iber dem Meister nicht der Daimy6 vergessen. Denn dieser
war es, welcher Hoko, der schon 12 Jahre lang in Tateno griindlich gearbeitet
hatte, mit reichlichen Mitteln versehen nach dem beriihmten Keramik-Land
Hizen schickte. Nun setzte ein Wettstreit ohnegleichen mit Hizens groBen
Stdatten Arita, Imari und Meistern wie Kakiemon ein. Zur Vervollkommnung
der Kunst trigt Hoko's Reise nach Owari-Seto bei, und vor allem nach Kyots,
Ise und wieder nach Ky®dto, wo er alles aufnimmt an , Residenz-Keramik”, an
Raku-yaki und Kyé-yaki,

N
84

Und hier gelangen wir zu einer Persénlichkeit von liberragender Bedeu-
tung fiir die Satsuma-Entwicklung: Ninsei, der Hok6 und mit ihm Satsuma
in sich aufnimmt. Wie die Geschichte japanischer Malerei groBe, in sich
ruhende Meister zeigt, Sesshii, Sesson und wie sie alle heiBen, so begegnet uns
hier, in Nonomura Ninsei der groBe individuelle Keramiker. Es beginnt mit
ihm, so kénnte man sagen, die Reihe der Meister moderner Zeit. Es setzt sich
von Ninsei an die Keramik gleichsam nicht mehr nach Orten und Landschaf-
ten benannt fort, sondern individuellen Meistern.

In einer gewissen Verbindung mit diesem Geschehen steht wohl auch
der in Satsuma-Keramik dann héaufige Brokatstil; dariiber, wer denselben
schuf, bestehen mehrere Versionen. Kakiemon, Ninsei, Kinkdzan Sébei, auch
der als Netsuke-Meister von uns genannte Ninnami Déhachi werden als
Begriinder genannt; Kimura Tangen soll die Bildmalerei auf den GefdBen
begonnen haben. Der Satsuma-Porzellan-Traditions-Bericht (Satsuma-tojiki-
dento-shi) berichtet, daB Arimura Wanuemon in der Ara Keian (1648—52)
die Omuro-Manufakturen in Kydto besucht und, deren Technik libermittelnd,
die Bildkeramik in Satsuma begriindet habe.

Wiewohl uns jetzt unsere Betrachtung, durch Ninsei gewiesen, zur

Hauptstadt-Mitte und deren groBen Meistern fithren sollte, wenden wir uns,
fur einen Augenblick, vom tiefen Siiden und seiner strahlenden Schonheit,
gewissermaBen seinem Gegenpol, dem Norden zu. Dort ist von Keramik erst
sehr spét, von héherer Keramik so gut wie nichts zu finden. Es liegen dort
ostlich die Dewa- oder U-Lande (Uzen), westlich die O-(Mutsu)- oder Riku-
Lande (Rikuzen, Riku-ch@i, Riku-oku); sie sind die lingste Zeit bar edlerer
Keramik. Gehen wir dann weiter an der Ostseite der Kiiste slidwidrts, so finden
wir zwar in den Landen Iwaki, Iwashiro, Hitachi gewisse Hofkeramik auf-
bliihen, die aber nicht auf den Markt darf. In Iwaki gibt es das nicht unbedeu-
tende Soma-yaki eines Ninsei-Schiilers, in Hitachi die Mito-Daimyd-Keramik;
in Iwashiro sehen wir allerlei Bemiihungen; doch alles bleibt in gewisser
Beschrénkung. Gehen wir nun zur westlichen Kiiste hiniiber durch Shimo-
tsuke und das gebirgige Kézuke, so ist es mit der Topferei zumal in Kozuke
hochst diirftig bestellt. Wenden wir uns nun der Westkiinste Echi (Echigo,
Etchli, Echizen) zu, so beginnt etwa im hinteren Echi-Land kiinstlerische
Keramik erst spit im 19, Jahrhundert. Beim mittleren oder gar vorderen
Echi-Land allerdings gelangen wir mehr und mehr in gréBere Kultur- und
Siedlungsnéhe, und schreiten wir iiber das Vorderen Echi-Land hinaus in das
in frihen Zeiten (820) von ihm abgetrennte Land, so begegnen wir hier dem
strahlenden ,Nordstern”, einer Keramik erster GroBe: Kutani. Zwar sind wir
hier den Landen Tamba, Omi und dem Zentrum Kyéto bedeutend néher
geriickt, doch immer noch durch Alpen und wilde Wilder getrennt. Ein
rauheres Klima herrscht als im weichen Siiden; die See ist wild und oft
stiirmisch; das Leben fordert Mut, Straffheit, Wucht. Und dies teilt sich auch
der Keramik mit, ihren Farben und ihrer Form. Es sind die hochedlen Herren
des altberithmten, auf den groBen Sugawara Michizane (847—903) zuriick-
gehenden Geschlechtes der Maeda, Daimyo von Kaga, kampferprobt in
ungezéhlten Schlachten, kithn im Streben, welche diese Keramik als die ihre
fordern, durch ihren Willen und Charakter mitbestimmen.



Die Kutani-Keramik entstand verhéltnismdBig spat. Nach einer Theorie
liegen im Kreis Enuma (Land Kaga, heutige Préfektur Ishikawa) bei Taishoji
und Matsuyama ,neun Téler” Kutani, und es seien von dort her Name und
Produktion gekommen., Doch trifft dieses schwerlich zu. Richtiger ist wohl,
daB der in der Nédhe des Dorfes Nishitani gelegene Weiler Kutani Mittel-
punkt der Keramik-Erzeugung wurde, und die Stidtchen (machi) Taishdji,
Yamanaka, Yamashiro und (vom Nomi-gun) Komatsu, Teraino und das Dorf
Awafu dann bald mitproduzierten. Wann immer auch die Anfénge gewesen
sein mégen, bis einschlieBlich der Ara Keichd (1596—1614) handelte es sich
um einfachste Toépfereien (su-yaki). Zu edlerer Keramik kam es erst, als des
Daimy6 Maeda Toshitune's 3. Sohn namens Toshiharu in Taishdji ein Zweig-
Daimyat innehatte und durch seinen Vasallen Tamura Gonzaemon und
Gotd Saijird in dem Gebiet von Suisaka und Kutani Manufakturen eriffnen
lieB.

Diese frithen Erzeugnisse hatten einige Ahnlichkeit mit dem fritheren
Owari-Seto. Die Ara Manji (1658—1661) brachte einen groBen Schritt
vorwadrts. Zwar starb der so Keramik-begeisterte Daimy® Toshitsune im
Jahre 1658 und drei Jahre danach sein Sohn Toshiharu, aber dessen Sohn und
Nachfolger Toshiaki setzte mit neuen Energien das Werk seiner Vorfahren
fort. Im fernen Arita hatte man ganz neue Verfahren entdeckt, die Produktion
bliihte dort méchtiger, und so schidkte er denn Saijird’s Sohn Sadakiyo nach
Arita, die Geheimnisse zu erkunden. Dieser fand aber nicht leicht Zutritt.
Er versuchte es auf alle nur mégliche Weise, arbeitete hart und lange als
»Sklave® und kam doch nicht voran. Da stromerte er noch einmal weiter
stidwérts bis hin nach Nagasaki. Dort hatte er etwas Gliick: nach Zusammen-
bruch der Ming-Dynastie waren von China Keramik-Meister nach Japan
gekommen, und diese nahm er (in der Ara Kwambun 1661—1672) und mit
ihnen die selbst wohl z. T. heute noch unbekannten Ming-Verfahren.

Hauptsdchlich in Kutani selbst lieB man diese Ming-Meister wirken, auch
erstmals hier Porzellan schaffen. Dies ist vermutlich der eigentliche Anfang
des Kutani,

In der folgenden Ara Empo kam der bedeutende Kyoto-Maler und Meister
der Kano-Richtung Kusumi Morikage nach Kutani, Mit durch ihn entwickelte
sich eine Keramik mit Uberglasur von kraftigem Griin, leichtem Violett und
lebhaftem ,lautem” Gelb — eine Keramik eigener Pracht und Starke, deren
Ruhm sich weithin verbreitete und deren vornehmste Erzeugnisse dem
Tokugawa-Shogun Tsunayoshi (regierte 1680—1709) dargebracht wurden.
Das ist das sog. Alt-Kutani (Ko-Kutani). — Dann ergab sich, merkwiirdig
genug, eine liber hundertjéhrige Pause: die Politik mischte sich ins Spiel.
Wie wir bei Satsuma und anderen sahen, hat die Keramik, diese fiirstliche
Liebhaberei und représentative Glanzerweisung, irgendwie mit der Politik
zu tun; der Shogun liebte es nicht, wenn einer der Daimyo allzu méchtig und
bedeutend erschien und sei dies auch nur in ,kulturellem* Sinn. Die Ge-
schichte ist in jener Epoche, wie auch zeitweise in Europa, ein Spiel der
Fiirsten. Das allzuschéne machtvoll-prichtige Porzellan des kiihnen, immer
kraftvoll strebenden Maeda-Daimyd im Norden erregte in der Ara Genroku

86

(1688—1702) — zumal bei den standigen Verddchtigungen von seiten des Kyii-
shii-fernen, auf dem Gebiet der Keramik konkurrierenden N abeshima — so-
viel Unbehagen und Argwohn des Tokugawa-Shoguns, daB man sich in Kutani
und Umgegend kliiglich von solch herrlicher Keramik-Erzeugung zuriick-
zog und sie nach Toshiaki's Tod eingehen lieB: nur noch sehr einfache
GeféBe fiir die Teezeremonie brannte man in der Oki-Manufaktur weiter,
Tagesgebrauchsware, auch fiirstliche, lieB man fernher von Hizen schaffen.
Darauf folgten freilich, wenn auch spit, wieder andere Zeiten. Politische und
andere Spannungen lésen sich; sie darzulegen wiirde zu weit fiihren. Eine
«mittlere Wiederauffrischung” (chiiko), nach dem tiefen Sturze erfolgte.
Und man mag sagen: nun erscheint das ~eigentliche”, uns so wohlbekannte
charakteristische Kutani, etwas Neues, wenn auch auf dem Alten basierend,
und es wuchs in immer breiterer Flut. Durch Neuentwidklungen in Owari
und in der Hauptstadt Kydto wurde in Ara Bunkwa (1804—1818) auch der
Daimyd zu neuem Keramik-Streben erweckt; durch Vermittlung des bejahr-
ten Kenners Junzd gelang es ihm, einen der drei groBen Hauptstadt-Meister
der Zeit, von denen noch ausfiihrlich die Rede sein soll, ndmlich Mokubei ins
nordlich ferne Kaga zu bitten. Dieser erdffnete in Kasuga-yama eine Por-
zellan-Manufaktur. Er kehrt zwar nach etwas iiber einem Jahr nach Kyoto
zurlick; die VerheiBungen, die man ihm madhte, die Erwartungen eines
groBen und freien Wirkungsfeldes, erfiillten sich nicht; die provinziale Enge
scheint ihn gehemmt zu haben; vielleicht war es jedoch der Mangel an
rechtem Material oder an technischen Méglichkeiten. Die Berichte zeigen ihn
suchend, mit verschiedensten Erden des Daimyats experimentierend; auBer-
dem lieB er aus den verschiedensten Orten der drei Bezirke Nomi, Ishikawa,
Kawakitsu des Daimyats Material herbei schaffen. Das Material jedoch, auf
dem in der Folgezeit die Kutani-Keramik im weiteren Sinne griindet, wurde
von Mokubei's Schiiler, Honda Sadayoshi, der nach Mokubei's ‘Weggang in
Kaga zuriickgeblieben war, und im Jahre 1811 die bliilhende Wakasuki-
Manufaktur griindete, aufgefunden und zwar in dem «kleinen Hiigel" (Kowo),
Rokubei-yama bei dem Weiler Hanasaka, Dorf Kaneno, Nomi-gun.

Die Entwicklung dieser Keramik griff weiter und weiter. Unter den 1819
verstorbenen Honda-Schiilern erfolgte im Jahre 1824, mit Hilfe des be jahrten
erfahrenen Keramikers Yoshidaya Den(u)eimon, die » Wiederaufrichtung”
(chitko) der Kutani-Manufaktur. Da aber deren Lage am Berge nicht unge-
féhrlich war, im Winter hoher Schnee den Weg versperrte, siedelte sie 1826
nach dem Dorf Yamashiro um, es wurde dort die sog. Yoshidaya-Manufaktur
gegriindet, deren Erzeugnisse sich dem Alt-Kutani wiirdig anreihen, Ort an
Ort schuf nun mit Keramik: 1830 Ono, 1832 das Stadtchen Komatsu, 1834 die
Miyamotoya-Manufaktur bis schlieBlich fast jeder Ort seine Keramikbrenne-
rei besa, Das Zentrum wurde bei zunehmender Mengenproduktion Kana-
zawa, die Provinz-Hauptstadt. Um sie herum lagerten die zahlreichen Kera-
mik-Orte und -Betriebe,

Wir miissen hier davon absehen, fiir den Sammler oder Spezialisten alle
die hier entstehenden Manufakturen aufzuzdhlen, ihre verschiedenen Kera-
miken zu kennzeichnen, ihre Schépfer zu nennen usf, — 48 namhafte Kutani-
Keramiker fithrt Marsumoro auf; 171 Stempel und Kennmarken bildet er ab.



Schon das Kutani der ersten Hauptperiode scheidet sich, nach OnisHi, in 14
Hauptarten.

Ins Detail zu gehen ist hier nicht unser Anliegen. Was wir wollen, ist das
groBe ,Bild“. Man sehe die Kraft und Fiille des Geschaffenen, die mannlich
kraftvollen Glasuren, dieses unerhérte, unverkennbare Kutani-Rot (aka),
dieses Blaugriin (ao), das kompakte Gelb, die machtig durchgefiihrten Gestal-
ten und Malereien, die fiir Kutani typischen Ausgestaltungen der Umran-
dungen! Zwar variiert auch die Kutani-Keramik betrachtlich. Mancher Schale
oder Platte Dekor und Figur sind mit haarfeinem Pinsel gemalt und erinnern
an das frithe Karatsu oder Oribe; aber doch geht auch durch dieses etwas
Starkes, Rauhes, um nicht zu sagen Sprodes, fern aller Zier der Satsuma- und
Nabeshi-Keramik. Vieles, was der Laie heute als echtes Kutani erwirbt —
herrliche farbenpréchtige Reisschalen und Tassen oder riesige, wunderbar
mit Gestalten-Dekor ausgemalte Platten — ist durchaus nicht das, was der
Kenner als eigentliches Kutani wertet, sondern Export — wenn nicht gar
Mengenware. Doch auch da lebt in der Stirke und dem Zusammenklang
dieser Farben wie in der Festigkeit des Tons noch immer deutlich etwas von
jenem, auf das wir zuerst hinwiesen, Vor allem ist es das Aka-Kutani und
das Ao-Kutani, die den Ruhm und Charakter Kutani's kiindeten. Jenes ist
zwar schon mit Saijird erstmals da und setzt sich trotz mancher Unvollkom-
menheiten {iber Ono und Miyamoto fort, es erreicht aber seine eigentliche
GroBe, seinen Weltruhm erst dank lidaya Hachirdemon (1805—52), so daB
es, d. h. Rot mit Gelb, spéterhin allgemein als Hachirg-Gold-Brokat bezeichnet
worden ist. Iidaya wurde somit falschlicherweise als der Ahn des Aka-Kutani
angesehen. Iidaya's groBe Neuschépfung griindet, wie berichtet wird, auf
einem chinesischen Werke, das ihm in seine Hinde geriet. 1866 kam der
bedeutende Kydto-Meister Eiraku Zengord fiir kurze Zeit nach Kaga und
vervollkommnete im Stil chinesischer Yunglo-Keramik das Rot-Kutani-Por-
zellan, er schmiickte es mit reichlicher Gold-Malerei. Ao-Kutani entsteht
etwas spdter und verdrédngt Akae-Kulani in gewissem AusmaB. GroBe Ver-
dienste um Japans Keramik und insbesondere Kutani, werden dem Deutschen
Dr. Wagner zuerkannt, welcher im Jahre 1884 nach Kutani kam. Schon 1878
war Meiji Tennd dort erschienen, die Werke in Augenschein zu nehmen. Und
zur Pariser Weltausstellung wurden im selben Jahre Keramiker aus Kutani
gesandt, 1887 wurde eine Keramik-Anlage nach franzésischem Muster
gebaut, und mehr und mehr beginnt nun die Massenproduktion.

Drei groBe Meister sind es in der Keramik der Hauptstadt, sagt Kovama,
die die Entwicklung und Vollendung der Keramik in einem sind: Ninsei,
Kenzan und Mokubei.

Ein Vorldufer geht ihnen voraus. Der Chinese A-mi-yeh (jap. Ame-ya),
in Japan naturalisiert, in Sokei umgenannt, erfand eine spezielle Art Kera-
mik. Er wurde zum Ahn des raku-yaki, Nach seinem Tode wurde seine Frau
Nonne und schuf, in der Art ihres Mannes Keramik, man nannte diese
~Nonnen-Brand" (ama-yaki). Die Tradition ging auf ihren Sohn Chasuke,
oder auch Jokei, iiber, und er schuf auf Oda Nobunaga's Befehl und unter
Beachtung der Weisungen des Teemeisters Riky#i mit Verwendung des von
Sokei hinterlassenem Verfahren rote und schwarze Teetassen. Im Jahre 1588

88

beschied Kampaku Toyotomi Hideyoshi ihn in seinen prunkvollen Palast
Juraku-tei zu Kyo6to und befahl Chosuke nach den Weisungen von Rikyi
Teetassen aus rotem und schwarzem Ton zu machen. Verglichen mit denen,
die er auf Befehl von Nobunaga hergestellt hatte, waren diese bedeutend
besser. Hideyoshi, voll héchsten Lobpreises, verlieh ihm einen goldenen
Stempel mit den Schriftzeichen raku. Chésuke empfing ihn hocherfreut.
Daher wird seitdem diese unter leichtem Feuer gebrannte, noch heute herge-
stellte ,sanfte” Keramik, ,Raku-Brand” genannt. Wobei raku auf die Lust,
Freude und Pracht des Juraku-tei hinweist. Wiewohl der erste Meister, der
diesen goldenen Stempel innehatte, ihn in der Ara Keicho (1596—1614), als
Hideyoshi starb und das Regiment an die Tokugawa iiberging, wohlweislich
nicht benutzte, sondern nur ,Raku” zeichnete, so haben von dem 3. Meister
an alle ihren raku-Stempel gefiihrt und ihn ihren Werken eingedriickt. Eine
groBe Neuerung, gewissermafien personaler Art, war entgegen friiherem
Brauche dieses raku-Zeichnen und -Stempeln.

Einen Schritt weiter in diesem individuellen Schaffen, und wir sind bei

Ninsei. Er war es, welcher das Kyo-yaki (Hauptstadt-Keramik) schuf. Nono-
mura Ninsei, vom Ninna-ji-Tempel (in Ky6to). Seieimon (oder Seieibei), aus
der Ortschaft Nonomura im Lande Tamba stammend, sich schon frithzeitig
mit Keramik befassend, wie seine an seinen Schiiler und Nachfolger Ogata
Kenzan 1699 iibergebene Schrift iiber Keramik zeigt, in Seto und Tosa
Keramik studierend, wurde bald in der Hauptstadt der fithrende Meister, von
Hof und Aristokratie hoch geschatzt, oft gebeten in den neun Manufakturen
Awataguchi, Omura, Misoro, Seiganji, Iwakura, Kink6zan, Narutaki, Taka-
ga-mine und Komatsudani zu wirken, wiahrend die sechs anderen Manufak-
turen bis heutigen Tages das Ky6-yaki fortsetzen. Ninsei's Keramik teilt sich
in der Folge in die zwei Richtungen der Kiyomizu — und der Awata-Keramik.
In Ninsei wie seiner Keramik verkorpert sich Japan wie in keiner anderen
Keramik. Was immer er ergreift, und es sind die verschiedensten Muster und
Vorbilder: China, Korea, Siidostasien, immer wird, mag es nach Art, Glasur,
Material Omi's Shigaraki, Owari's Seto, Arita's Kakiemon, Nabeshima oder
Satsuma sein, es einzig meisterlich japanisch und ist zugleich Ninsei selbst,
Ninsei's Genie beginnt im Technischen, Handwerklichen, in einer unver-
gleichlichen Meisterung der Tépferscheibe, der Materialmischung und -nut-
zung, des Brennens. Alle Kiinste und Techniken zieht Ninsei heran. So zeigt
er sich auch mit der Ladkkunst vertraut. Er liebt tiefes Lackschwarz, erzeugt
durch griine Glasur, worauf er, nach Art der Goldladk-Technik, Bliiten und
Zweige als Dekor setzt. Eine andere, von Ninsei bevorzugte Gestaltung, hat
viel mit Webkunst und Férberei zu tun. Solch Werk sieht aus als sei ein
Kimono mit seinen prdchtigen Mustern in Keramik verwandelt worden. Bei
solch auBergewdhnlicher Mannigfaltigkeit ist es kein Wunder, daB in Museen
immer wieder neuartige Stiidke zu sehen sind, die von Ninsei stammen,
aber zundchst kaum als solche erkennbar sind. Ninsei's Kunst ist in starkem
MabBe japanisch, ist voll sanfter Grazie, Inland-See mit Mondschein dariiber,
Kirschbliiten, Ahorn-Rot, leichte, halb verhiillende Nebelschleier. Gerade
bei Ninsei findet sich dieses Irdisch-Uberirdisch-Schéne, wie es in unzéhligen
leise anhebenden und hauchverklingenden japanischen Gedichten singt.

89



Als wollte die Natur oder Schickung dem in Ninsei sich verkorpernden Japan
antithetisch ein véllig anderes Japan entgegensetzen und damit die ganze
Weite dessen, was japanisch ist, umschreiben, so ersteht, als Schiiler des
ersten groBen Meisters, der zweite Meister Ogata Kenzan (1663—1743).
Etwas Forsches, geradezu ,Schmissiges*, gleichsam rasch Hingeworfenes ist
in seinen Schépfungen und doch, sind diese, so leicht und unbekiimmert sie
erscheinen mogen, meisterhaft vollendet. Ist Ninsei's Werk, wie ONisar sagt,
wohl geordnet, voll Reichtum und lieblich strahlend, so hat das von Kenzan
in h6herem MabBe Ferne, Stille, Einsamkeit. Es ist voll von Zen. Sind Ninsei's
Werke mit zierlich umrandetem, feinem Stempel gezeichnet, so schreibt
Kenzan seine Namen-Schriftzeichen mit rascher, fast wild-sorgloser, oft
kaum lesbarer Schrift aufs Werk, umzieht sie gelegentlich mit dickem Rand.
Da er im ,Dorf des rauschenden Wasserfalls” (Narutaki-mura) wohnt,
welches im ,Nordwesten” (ken) des Kyoto-Kaiserpalastes am ,Berg” (san)
liegt, nennt er sich unterzeichnend Kenzan, auch Shizui-Kenzan, bzw. da er
urspriinglich Ogata Shinshé heiBt, Shizui-Shinshé. Gerne formt er — charak-
teristisch genug — seine Schalen, Schiisseln und Platten mit den bloBen
Fingern, und auch im Bemalen wéhlt er oft dhnliche, einfache Verfahren.
Er gibt, so erscheint es dem Betrachter, immer unmittelbar aus eigenster
Erfindung: Blumen, Végel, Landschaften — wie aus plétzlichem Einfall —
und doch ist es die Frucht langen Sinnens und Ubens. Bedeutend auch als
Maler, hat er von friih auf sich mit Tépferei befaBt, bei Honami Kéetsu und
anderen gelernt und sich zur freien Meisterschaft durchgerungen. Kommt er,
wie Onisur sagt, etwa in der Fiithrung des Spachtels, der Meisterung der
Topferscheibe und im Plastizieren Ninsei letztlich durchaus nicht gleich, so
erreicht Ninsei in Erfindung des Dekors und in der natiirlichen, edlen, und
weltentbundenen Art Kenzan von ferne nicht.

Weit bekannter, auch im Auslande, als Kenzan der Maler, ist sein
jiingerer Bruder Korin. Bei ihm dréngt das Genial-Energische, kurz Hinwer-
fende und darum gleichsam Abkiirzende stirker ins ausgesprochen Dekora-
tive. Es erstarrt gewissermaBen darin, als werde es zu Stempel und Prigung.
Es erhdlt sich auf diese Weise, macht Schule, wird Koérin-Stil, -Malweise,
-Warenschmuck. Wenn auch Kenzan zuweilen das Dekorative seines jinge-
ren Bruders mit {ibernimmt, so schafft er es doch auf eigene Weise um. Immer
bleibt er der groBe, freie Meister.

Zeitlebens hat Kenzan nicht nach Geld und Besitz gestrebt oder um Patrone
geworben. Sein Schaffen erhielt ihn am Leben. Seine Werke wurden ge-
schétzt. Eine Schule oder neue Richtung zu griinden, war nicht seine Sache.
In den Spétjahren siedelte er nach Edo um, und als er daselbst in hohem
Alter starb, fehlte es an Mitteln, ihn zu bestatten. Das sprach sich herum, und
von einem Moénch gewordenen kaiserlichen Prinzen kamen zwei ryo Goldes
hierfiir. Diese einfach, unbekiimmert freie Art, tut sich, wie Onisur schreibt,
auch in seinen Werken kund, Filigen wir zum SchluB hinzu, da Kenzan, der
in seinen Motiven mit dem Abendland (Holland) durchaus vertraut war, in
seinem Schaffen auch im Abendlande gekannt und geschitzt wurde, und
dort nicht ohne Auswirkung blieb.

90

Aoki Mokubei (1767—1833), gewéhnlich Kiya Sahei oder auch Yasohachi
genannt, war urspriinglich ein Stempel- und Siegelgraveur, ritzte Namen
und Schriftzeichen in Stein, Glas und Holz. Er war ein hervorragender Kenner
der vieltausend chinesischen Schriftzeichen in ihren vielfdltigen Abwand-
lungen. Er errang schon friihzeitig Meisterschaft in Pinselschrift, war jedoch
auch ein Freund der Biicher, ein gelehrter Sucher und Entdecker in dem unab-
sehbar Jahrhunderte hindurch aufgetiirmten Gebirge ostasiatischer Schrift-
zeichenwelt. Er schnitt immer neue Stempel mit neugewshlten Zeichen und
Formen. — Schriftzeichen, Stempel, Chinesisches fiihrten ihn wie von selbst
zum Alten, zu alten Geréten und unversehens war er bei der Keramik ange-
langt. Er suchte das Alte nachzubilden, sein Geheimnis herauszubringen. Ein
Chinese der Tsing-Zeit, der ihn bei gelegentlichem Besuch in Osaka traf,
klarte ihn iiber vieles auf und erweckte in ihm mehr Lust zur Keramik.
Durch den begiiterten Okuda Eisen (1753—1811) aus Kyéto, welcher aus
privatem Vergniigen Keramik treibt und mit allen Mitteln Ming- und Friih-
Tsing-Porzellan nachbildnert, wie kein anderer bisher, wird Mokubei voll-
ends zur China-Keramik getrieben. Mit so tiichtigen, spdter beriihmt werden-
den Jiingeren wie Déhachi Ninnami, Kinkods Kisuke (oder auch Kamesuke)
wird er Eisen's Schiiler. Unabldssig fahndet er nach Glasuren, Verfahren,
Feuerungsstirke, wie sie in China iiblich waren, und es gelang ihm gar
manche Entdeckung. Er eréffnete eine Manufaktur in Awata, siedelte aber
bald damit nach Kiyomizu um, erhielt dann von Fiirsten reichliche Mittel,
ist so fiir dasKii-Tokugawa-Haus titig und wirkt, vom Kaga-Daimy®d gerufen,
entscheidend in Kutani (Kasugayama) mit. Immer ist er dabei der Bilicher-
leser, der den Schriften und ihren technischen Angaben nachgeht. Und er
findet und findet, erreicht die Vollkommenheit der Nachbildung chinesischer
und anderer Keramik (aka-e, kinran-de d. i, nishiki-de) mit Gold wie kein
anderer zuvor, so daB selbst kaum der Kurio-Héandler und Kenner unter-
scheiden kénnen soll, was Original und was Nachbild ist. ‘Was den Glanz der
Glasur, die Glasur-Bereitung betrifft, sagt OnisHr, erreichte weder Kenzan
noch Ninsei die letzte Vollkommenheit. Es war Mokubei, der hier das noch
Fehlende leistete.

Charakteristisch ist in diesem Zusammenhang, daB Mokubei, der Schriften-
freund, in reiferen Jahren mit Literaten, Dichtern und beriihmten Ménnern
der Zeit wie Rai Sanyo, Takeda und anderen freundschaftlichen Verkehr
pflegte, so daB im genialen Spiel etwa der eine die plastische Anfangsform
schuf, der andere die Verse dichtete, der dritte sie auf die Vase schrieb, kurz
im gemeinsamen Tun ein Kunstwerk entstand.

Jedoch auch Mokubei blieb, wie Kenzan, der Kiinstler ohne den Sohn, der
sein Werk fortsetzte. Von seiner Gattin Sada hatte Mokubei eine Tochter, die
Alteste, von seiner Nebenfrau Masato den Sohn Chikayoshi und zwei
Tochter. Allein, beide Frauen starben ihm voraus. Der Sohn starb 17jdhrig,
von den Téchtern blieb dem alternden Vater nur die dlteste. Sanyd, der
intime Freund, war auch schon lange im Tode vorausgegangen. Einsam starb
der Meister ohne einen Nachfolger, den er hierfiir wiirdig gefunden hétte.!

! Die Originale der hier abgebildeten Keramiken befinden sich im Museum fiir
Ku_.ust und Gewerbe, Hamburg. Die Klischees stellte freundlicherweise der Verlag
Klinkhardt & Biermann, Braunschweig, zur Verfiigung.

o1



