
Kronprinz Shōtoku

Von Hermann Bohner,
Osaka, Japan¹

Kronprinz Shōtoku hielt von 592 bis 622 in entscheidendsten Jahren japanischer Geschichte
(während der Regierung Suiko Tennōs, der Schwester seines Vaters) die Reichsgeschäfte in Hän-
den und gilt mit Recht als einzigartiges Strahlenzentrum japanischen Wesens.

Die japanische Geschichte läßt sich, kurz und sehr einfach gesagt, in zwei große Perioden
scheiden. Die eine beginnt mit jenem Reichsbeginn, dessen 2600jähriges Jubiläum im vergan-
genen Jahr ganz Japan feierte. Die andere beginnt mit unserer Neuzeit zur Zeit des Columbus
und Luthers. In der ersten lebt Japan sozusagen für sich allein bzw. in Begegnung nur mit der
asiatischen Welt, in der zweiten trifft es mit dem Abendland zusammen. Zweimal steht es nach
einem Beginn und nach einer ersten Periode des Wachsens der riesigen anderen Welt gegenüber;
das eine Mal: Shōtoku der Welt des asiatischen Festlandes, das andere Mal in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts vor und mit Kaiser Meiji: der abendländischen Welt.

Ein Blick heute auf Indien, auf Java, Sumatra, vollends auf China, das die Westmächte schon
zu verteilen sich anschickten, lehrt, welches Schicksal auch Japan gedroht hat, Kaiser Meiji, sei-
ne großen Paladine Admiral Tōgō, General Nogi, der Kanzler Itō, wehrten das Abendland ab;
sie stellten ein für allemal Japan als ein Selbständig-eigenes, als Japan hin; Japan statuierte den
Osten für immer neu, Was so hier in der zweiten Periode in entscheidendster Stunde unter Meiji
Tennō geschah, das geschah in der ersten Periode unter Shōtoku. Mit ihm beginnt Japan, sagt
der japanische Historiker. Natürlich war es schon vorher da; aber es konfrontiert sich zum ersten
Male mit der Welt und erwacht zu der Welt. Mit Shōtoku, sagt der Japaner, beginnt Japans „Ko-
kutai“ (Charakter als Nation). Auch da rückte eine ganze „Welt unter dem Himmel“ heran und
wollte dieses Japan sich einverleiben. China, die „Welt, die große Welt des Ostens, wollte, wie es
andere Länder sich angegliedert hatte, auch Japan in gleicherWeise angliedern. Chinas „Himmel-
sohn“ (Gottessohn, Weltherrscher) äußerte sich in einem Schreiben an Japan in solcher Weise;
Worten, die solchen Anspruch erhoben, mochten in jenen Zeiten leicht Taten folgen. Scharf und
unmißverständlich wurde durch den Reichsregenten Shōtoku erwidert, daß Japan eine eigene
unabhängige „Welt“ für sich sei. „Der Kaiser des Ostens (Japan) grüßt den Kaiser des Westens
(Chinas),“ so begann Shōtokds berühmtes Schreiben.

¹ Ursprünglich erschienen im April 1942 in der Zeitschrift ♭♨♯♯♮♭, S. 108–13. Eingescannt und mittels Zeichen-
erkennung aufgearbeitet von „Adi Meyerhofer“ im Juni 2016 für: http://bohnerbiographie.zenwort.de
(Circumflex des Originals durch Macron ersetzt, japanische Begriffe hervorgehoben. Es sei darauf hingwiesen, daß die Shōtoku--
Forschung seit Erscheinen große Fortschritte gemacht hat und man heute viele Aspekte anders sieht.)

http://bohnerbiographie.zenwort.de


Mit diesem ersten Schritte aber verband sich, bei Shōtoku und ebenso bei Meiji Tennō, als
zweiter Schritt das scheinbar Entgegengesetzte: nämlich die Aufnahme und Bewillkommnung
dieser anderen Welt, und dies mit einer Offenheit und Willigkeit ohne gleichen. Blicken wir auf
alles, was moderne Welt und Zeit heißt auf allen Gebieten: das begann mit Meiji Tennō.

Metallguß beginnt mit Shōtoku. Die ersten Inschriften haben Shōtoku-Beziehung. „Bezie-
hung habende Sachen“ (wie der Japaner sagt) beginnen mit Shōtoku. In dem unvergleichlichen,
in derWelt einzigartigen Kaiserlichen Schatzhaus Shōsōin (Nara) haben wir Kaiserliches Gut der
Mitte des 8. Jahrhunderts (120 Jahre nach Shōtoku) durch die Jahrhunderte unangetastet erhal-
ten.Wenn der Konservator und erste Kenner Harada Jirō – uns von Stück zu Stück führt, mit einer
Taschenlampe das und jenes erleuchtet, durch stärkstes Vergrößerungsglas etwa das Gewebe der
Fäden zeigt, so kommen wir von einem Staunen ins andere. Das sogenannte Rōkechi, ein dem Ba-
tiken verwandtes Verfahren, ist seit mehr als einem Jahrtausend in Japan wie im eigentlichen Chi-
na außer Gebrauch gekommen (Kümmel). Sechzehn verschiedene Lack-Anwendungsverfahren
zählt uns Harada auf. (“ A Glimpse of Japanese Ideals.”) Diese Welt „der Beziehung habenden
Sachen“ aber beginnt mit Shōtoku. Der Kommandostab Shōtoku’s, der des Krieges, wie der des
Friedens—in Japan ist dies ein großes fächerartiges Gebilde—liegt im Kronprinzentempel Kō-
ryūji Kyōto. Dies führt uns auf die große Politik des Reichsregenten. Er ist bedacht auf Sicherung
gegen die wilden Stämme im Osten und im Norden Japans selbst. Auf dem Festlande Korea war
damals die japanische Position von einem der koreanischen Teilreiche angegriffen und zerstört
worden. Schon 596 war eine Flotte mit 26000 Mann ausgesandt; noch hält Shōtoku die Zeitlage
für ungünstig. Aber 599 stimmt er mit allen Kräften zu mit den Worten: „Ehe nicht Vernich-
tung (des Feindes) erreicht ist, wird nicht Ruhe werden.“ Shōtoku bestimmt und leitet Krieg und
Frieden. Der Japaner sagt: Bu „Ritterliches, Militärisches“ und Bun „Schrift”. —

Auch das erste uns bekannte japanische Manuskript ist von Shōtoku’s Hand. Es ist ein Werk
außerordentlicher Wirkungsweite. Es ist Shōtoku’s Kommentar zum buddhistischen „Evangeli-
um der Evangelien,“ zum Hokke-Sūtra. Jahrelang (durch Hanayama Shinshō) äußerst kritisch
und sorgfältig geführte Untersuchungen des Papiers, der Tusche, der Schriftformen brachten den
wissenschaftlichen Beweis, daß das Werk von Shōtoku’s Hand ist. Die Pinselschrift läßt unmittel-
bar Person und Charakter erblicken. Und für den Osten gehört Shōtoku allein durch seine Schrift
zu den großen bildenden Künstlern. Der Inhalt, die Erwägungen, Randbemerkungen zeigen das
selbständige Prüfen, Forschen, Urteilen, Ergreifen, zeigen eine Welt chinesisch-konfuzianischer
und buddhistischer Bildung. Außer dem Hokke-Kommentar schrieb Shōtoku den Yuima und
Shōman-Sūtra-Kommentar. Diese drei Kommentare haben in der japanischen Welt, besonders
auf der Höhe des Mittelalters, eine Wirkung ausgelöst, die in ihrer Stärke vergleichsweise etwa
Augustin’s Hauptwerken gleichkommt. Endlich aber hat Shōtoku die Summa des Staates in den
sogenannten „Siebzehn Artikeln“ gegeben, große Richtlinien für Reich und Staat, der sogenann-
ten ersten Verfassung Japans. Mit Shōtoku beginnen Staat und Gesetze (hōsei), sagt der japani-
sche Historiker, beginnen die von da an gültigen Rang- und Gesellschaftsstufen (entsprechend
unserem Kurfürst, Herzog, Graf).

Ferner: Verwaltung und Beamtentum beginnen mit Shōtoku. Das Münzengeld beginnt mit
Shōtoku. DasGebäude, von ersten Fachkennern gesagt, beginntmit Shōtoku: die ältestenGroßbau-
ten kommen von Shōtoku. Die fünfstöckige Pagode—entsprechend unseren Kirchtürmen—die
riesigen Tempel-Hallen —entsprechend dem Schiff der Münster —die Palast- und Schloßhal-
len beginnen mit Shōtoku und waren den Zeitgenossen wahre Wunder. „Landlosen gab er Land,
Feldlosen gab er Feld, Holzlosen gab er Holz“ —das große Werk der Planung, das große Vor-

2



bild japanischer Ge-schichte, kommt mit Shōtoku. Apotheke und Krankenhaus begannen. Jede
Provinz muß auf seinen Befehl einen Staatsarzt haben: die Staatshygiene beginnt. Aber ebenso
beginnen mit ihm in Riesenwerken die Skulptur, die Malerei.

Welch eine neue Welt! Welch ein Aufnehmen eines Neuen Anderen! Aber solche Aufnah-
me geschieht nicht ohne Kampf, ohne lebengefährdendes Ringen. Und als 16jähriger schon steht
Shōtoku mitten im Kampf, in entscheidendster Schlacht, Die Dinge sind aufs Äußerste zuge-
spitzt, Parteien haben sich gebildet; hie für—hie wider. Motive mannigfachster Art spielen mit,
zu Shōtoku’s Zeit sind es vor allem die großen Sippen, die gegeneinander ringen. Doch im ein-
zelnen ist das politisch gesehene Bild vielfach geschichtet, sehr kompliziert, ähnlich wie später
in der Meiji-Zeit beherrscht und gespannt von lebensentscheidenden Fragen. Japan fragt in der
Shōtoku-Zeit; Sollen wir das Natürliche, Patriarchalische lassen und Beamtenapparat, Staatsme-
chanisierung aufnehmen? Das natürliche Geld, den Reis, die Tauschmittel lassen und das geküns-
telte Geld aufnehmen? Japan fragt in der Meiji-Zeit: Sollen wir die Fabriken, das Arbeitertum,
das Großstadttum aufnehmen? Heute verstehen wir vollends, wenn beide Male nicht einfach mit
Ja geantwortet wird. Die Japaner waren nie so einfältig zu denken, man könnte sozusagen das nur
Äußere einführen: heute Maschine; Fernsprecher usw. oder damals Münzengeld, Stadtplanung
usw. Hinter alledem war doch und ist doch ein Geist, eine andere Art, das, was diese ganz andere
Welt bewegte und erschuf. Und so drängte sich in der Meiji-Zeit—wie in der Shōtoku-Zeit die
bange Frage, die man nur ja tief genug verstehen möge, auf die Lippen: „Sollen, können wir denn
unsere eigenen Götter verlassen und andere Götter, anderes Wesen anbeten, einführen¿‘ Und wel-
che Antwort wird schließlich gegeben? „Wir können es. Denn wir behalten uns doch selbst. Wir
sind und bleiben doch Japaner¡‘—Die Selbstverständlichkeit, mit der der Japaner ist und bleibt,
mag anderen beneidenswert erscheinen. Und so beginnt mit Shōtoku in Japan Buddha: Shōtoku,
sagen die Japaner, ist Japans Buddha, Japans Shakamuni, Und ebenso beginnt mit Shōtoku in
Japan Kung (Konfuzianismus) : Shō-toku, sagen die Japaner, ist Japans Kung.

Und in beiden Fällen bewährt sich dieser eigentümliche Zug im Japanischen:man theoretisiert
nicht viel, sondern der Meister geht voran und der Jünger folgt; gelehrt, doziert, abstrahiert wird
sehr wenig; nach und nach kommt man in die Sache hinein. – Es ist aber im Japanischen dann
auch nicht so, daß man ganz im Praktischen befangen und festgehalten wäre, sondern durch den
Meister erwacht man selbst neu „zu eigen.“ Kung sagt: „Wer einen anderen Geist anbetet als den
eigenen (als den eigener Wesenkraft), der treibt Schmeichelei.“

Alle großen Meister sind so, auch Völker, die das Meistergleiche haben. Geben wie Nehmen
bei Menschen wie bei Völkern sind nichts Sekundäres. Aus solcher Haltung heraus folgt Shōtoku
jenen großen Meistern, und in solch eigentümlicher höchster Geschlossenheit steht er vor dem
japanischen Volke: er ist ganz Japaner; aber durch das Andere, mit ihm ringend, von ihm ge-
segnet, hebt er sich und hebt sich sein Volk auf eine neue, bisher unerreichte Seinsebene. Auch
gilt, von Shōtoku immer wieder betont, Shin-zoku-fu-ni: Shin —das Wahre, Ewige, überwelt-
liche, Geistige, Sacerdotium —und Zoku —das Weltliche, Laienmäßige —fu-ni (sind) „nicht
zwei“ —und ebenso Kū-u-mu-betsu: Kū ’das Leere, Absolute —U-Sein, nu-betsu („sind nichts
Verschiedenes”): in der Hingabe an die Anderen erlischt das Ich oder, was dasselbe ist, beginnt
überhaupt erst zu leben: „Das Nirwana beginnt“ (Shōtoku’s Yuima-Sūtren-Kommentar). In Shō-
toku erscheint dem Japaner bis heute Inneres und Äußeres Reich in höchstem Maße verbunden.
Durch Taikwa (645ff), Nara-Zeit (708–784), Heian-Zeit (784ff), Kamakura-Zeit (1192ff), also
durch die ganze erste große Periode japanischer Geschichte hindurch entfaltet sich dieses Wesen
immer mächtiger, immer weiter ausgreifend, und wirkt als Grund und Wirklichkeit auch durch

3



die zweite, die neuzeitliche Periode japanischer Geschichte fort und fort, zumal in dem, was mit
und in Meiji-Tennō geschieht. Shōtoku Taishi schuf auch zuerst hier in Osaka das große Vorbild
im Vier-Himmelskönigtempel (Shitennōji) die Vier Höfe: Den für die Arbeitslosen, den für die
Alten, den für die Weisen, den für die Siechen und Kranken. Aber das, sagt ein Japaner treffend,
ist nur der äußere Ausdruck des Heiligtums der Mitte: Der Teilnahme und Gemeinschaft mit al-
lem Lebendigen und Ewigen, oder mit denWorten des Reichsregenten Shōtoku: „Freud und Leid
mit allem Volk teilen”. Zu Lebzeiten war Shōtoku Prinz Umayado genannt—was zunächst mit
Roßstall oder Roßstalltür wiedergegeben wird. Den Berichten nach ist der Kronprinz bei bzw. im
Stalle (Roßstalle) der kaiserlichen Palastanlage geboren; wahrscheinlich aber bedeutet Umaya,
bzw. Umayado den „Rosse-habenden“ und ist ein alter, gern gebrauchter heldischer Name. Shō-
toku ist ein Doppel-Schriftzeichenname, der wahrscheinlich erst posthum gegeben wird. Damit
ist dem Reichsregenten die höchste Namensbezeichnung verliehen, die der Osten hat, nämlich
Shō „heilige“ und toku „Wesenskraft,“ das ist nach konfuzianischer Anschauung das Himmlische
im irdischen Einzelwesen, sein eigentliches Können, das Tao im Menschen).

4


	[HTML]636060Kronprinz Shōtoku

